22
Dietrich Zilleen

Bilder im Religionsunterricht

1 Bilderkonsum

Es ist geniigend AnlaB, Bilder im Religionsunterricht zum Thema zu
machen. Offenbar ist es fiir viele Lehrer zu einem verdrieflichen Ge-
schéft geworden, Stunde fiir Stunde Texte zu interpretieren und deren
Problemvorgaben zu diskutieren. Allemal attraktiver scheint Schiilern
zu sein, was es zu sehen gibt, besonders wenn es professionell gemacht
ist von Fernseh- und Illustriertenleuten, von Fotoagenturen, Filmregis-
seuren und Werbeteams.

Da strengen sich Lehrer, Medienautoren und Schulbuchverlage méchtig
an, um konkurrieren zu kdnnen. Wenigstens fiir Primar- und Sekundar-
stufe I werden zunehmend Bildmedien angeboten. Den Schiilern der Se-
kundarstufe IT wird fast ausschlieBlich weiterhin die Arbeit mit Texten
zugemutet. Sie gilt dann doch als anspruchsvollere Form der Auseinan-
dersetzung mit dem curricular organisierten Traditionsgut.

In die Methoden und Prozesse wissenschaftlichen Erkennens sollen
Oberstufenschiiler eingefithrt werden. Da ist es hochstens akzeptabel,
Bilder von kunsthistorischem Rang (nach dem Urteil von Auserwéhlten
oder denen, die sich berufen fiithlen) unterrichtlich zu verwerten und sie
streng sachbezogen auszulegen, also zu fragen, was der Kiinstler im Zu-
sammenhang seiner Zeit an Eindriicken und auch Vorstellungen ins Bild
gesetzt hat. Die Bildbetrachter spielen dabei eine untergeordnete Rolle.
Am geringsten wird fiir wichtig gehalten, was heutige Schiiler oder an-
dere Betrachter an Erkenntnissen, Erfahrungen und Gefiihlen im Um-
gang mit dem Bild gewinnen. Das sind dann Projektionen und Identifi-
kationen, die zwar didaktisch eine gewisse Bedeutung haben — sie die-
nen gut der Motivation und der Konfrontation. Aber sachlich sind sie
von sekundirem Belang. Sie miissen innerhalb des Lernvorgangs sozu-
sagen durch die Erkenntnis des eigentlichen Anspruchs und der eigent-
lichen Bildaussage transformiert werden.

Ich habe vereinfacht und pointiert. Denn ich meine, daB das Bediirfnis,
mit dem attraktiven offentlichen Bildangebot konkurrieren zu wollen,
durchaus verstandlich ist. Ich halte nichts davon, Abstinenz als Alterna-
tive zu empfehlen. Soll ich die Augen auf der Stra8e zumachen und mei-
nen Fernsehapparat zur Miillkippe bringen?



94 Dietrich ZilleBen

Wie alles, was uns umgibt, sind auch die Bilder in den Konsum und sei-
ne Mechanismen geraten. Zweifellos ist die Frage berechtigt, ob mich
gedankenloses oder zwanghaftes Konsumieren sowohl von den Dingen
als auch von mir selbst wegbringt. Ob ich davonlaufe vor der entschei-
denden Frage, warum ich konsumiere. Aber zu fragen ist immer, wel-
chen Stellenwert Konsum, auch Bilderkonsum in meinem Leben
gewinnt. Der Alltag bedarf meines Erachtens der Oberfliche und der
Tiefe, der dahinflieBenden und der erfiillten Zeit, der Kraftlosigkeit und
der Kraft, der Fraglosigkeit und der Fragen, der Muf3e und des Engage-
ments. Und es ist wohl wichtig, zu unterscheiden und sich von den je-
weiligen Situationen trennen zu koénnen.

Manchmal frage ich mich, ob das UbermaB eine mogliche Bedingung
dafiir ist, daf} sich das rechte Maf einstellt.

Jedenfalls ist Gelassenheit geraten; die sogenannte Bilderflut ist nicht
vom Teufel. Ein Bilderverbot fiir den Religionsunterricht wiirde diesen
Unterricht nicht nur fiir Schiiler unattraktiver machen. Es wiirde auch
dazu fithren, dafl ihm viel an »religioser Qualitidt« abhanden kdme. Die
theologische und religionspddagogische Diskussion iiber das sogenannte
Bilderverbot weist auf die theologische Verkiimmerung einer reinen
Worttheologie hin — und auf die eigensténdige, theologisch spannungs-
reiche und beunruhigende Qualit4t des Bildes gegeniiber dem Wort.
Beunruhigend konkret wie die Inkarnation des géttlichen Wortes im Le-
ben und Sterben Jesu.! Bilder dieses Lebens sind voll Reiz, weil sie die
Menschen (im doppelten Sinn) reizen.

Heute wird gerne von der Reiziiberflutung durch eine Uberfiille an Bil-
dern gesprochen. Was heifit denn Reiziiberflutung? Das brauche ich
manchmal. Und ein anderes Mal kann ich im Minimalen das GroBte er-
leben. Wer sollte nicht unbescheiden sein diirfen! Wir miissen wahr-
scheinlich lernen, uns nicht mit einem der beiden Gegensitze und Pole
des Lebens zu bescheiden — mit dem Oberfléchlichen oder dem Wesent-
lichen, dem Lustigen oder dem Ernsten.

Manche mdégen von einem Unterricht trdumen, der Stunde fiir Stunde
mit Wesentlichem befalit ist und stets Engagement fordert. Ich weil3
nicht, ob ich die allzu engagierten Lehrer fiir gute Pddagogen halten
soll.

Zuriick zu den Bildern. Wo liegt denn nun das Problem? Bilder im Reli-
gionsunterricht. Dieses Thema birgt eine Menge Probleme in sich. Eini-
ge Kritiker beklagen die ihrer Meinung nach beliebige und zuféllige
Bildauswahl in neueren Religionsbiichern, Bildersammlungen und Dia-
reihen fiir den Religionsunterricht — eine »bunte Bilderflut«.2

1 Vgl. zum Bilderverbot: H. Schwebel, Theologie des Wortes — Theologie des Bildes,
EvErz 32 (1980) 5-20; A. Stock, Bildersturm und Augenweide, in: M. Wichelhaus und A.
Stock, Bildtheologie und Bilddidaktik. Studien zur religiésen Bildwelt, Diisseldorf 1981,
hier 11-19; F. Johannsen, Du sollst dir kein Bildnis machen... Auf der Suche nach theolo-
gischen und didaktischen Kriterien fiir den Bildgebrauch im Religionsunterricht, in: ders.
(Hg.), Religion im Bild. Visuelle Medien im Religionsunterricht, Géttingen 1981, 13-31.
2 H. Halbfas, Das dritte Auge. Religionsdidaktische Anstéfle, Diisseldorf 1982, 60.



Bilder im Religionsunterricht 95

MuB es fiir den Religionsunterricht spezielle Bilder geben? Eine sachge-
maBe religionspadagogische Bilddidaktik hat die Bilder im Religions-
unterricht den Zielen der religionspddagogischen Lernprozesse zuzuord-
nen. Insofern ist die Frage berechtigt, welche Bilder legitim, also fiir den
Religionsunterricht sinnvoll sind. Worauf basiert eine religionspadago-
gisch sinnvolle Bilddidaktik?

2 Tendenzen der religionspiddagogischen Diskussion

Es ist innerhalb der Religionspddagogik oft und viel {iber Bilder als Me-
dien des Unterrichts und ihre theologische oder religiose Qualitét disku-
tiert worden.® Was hat diese Diskussion erbracht? Ich sehe zwei
unterschiedliche Tendenzen, die mir darin problematisch sind, daf sie
gegeneinander gerichtet sind.

Einerseits wurde mit Nachdruck gewarnt, Bilder (besonders kiinstleri-
sche Arbeiten) dem Verwendungs- und Verwertungsdiktat der Theolo-
gie oder Religionspddagogik zu unterwerfen. Es ist z.B. unumgénglich,
daB Religionspadagogik sich den mdoglicherweise storenden, irritieren-
den und provozierenden Fragen der Bilder aussetzt; daf sie dem Wider-
stand eines Kunstwerks gegeniiber jeder »in den Kram passenden«
Deutung gerecht wird; daB sie sich von Bildern erschrecken und auch
desillusionieren 14Bt, daB sie im Licht dsthetischer Erfahrung sehen
lernt; daB sie die Konkretheit von Lebenswahrheiten in Bildern als Her-
ausforderung aufnimmt.

Theologisch bleibt gewiB vieles zu fragen und zu kldren — wie das Ver-
hiltnis von Lebenswahrheit und Offenbarung, von dsthetischer » Trans-
zendenz« und Inkarnation usw. Theologie wird ihre Fragen an Kunst-
werke und Kunstwissenschaft behalten miissen. Aber es ist wichtig, dai3
sie ein Kunstwerk in dem wahrnimmt, was es in sich selbst ist. Der
Riickgang auf das Phinomenale bezieht alle Deutungen (des Kiinstlers
wie des Betrachters) auf das, was ist. Einmal entlassen aus der Hand
des Kiinstlers, ist es das, was es ist. Und darum muf} auch die Religions-
piadagogik sehen, was das Kunstwerk ist, statt, was es fiir sie sein soll.
Viele Arbeiten (besonders von A. Stock?) befassen sich mit dieser Pro-
blematik. Eine vorschnelle Vereinnahmung und Funktionalisierung von
Kunstwerken dient nur der Ideologisierung des Unterrichts und 148t die
Eigenstindigkeit eines Kunstwerks als wirksame religionspadagogische
Herausforderung ungenutzt. '

3 Vgl. neben den in Anm. 1 zitierten Arbeiten: Bilder im Religionsunterricht, EvErz 32
(1980) H. 1 (Themaheft); Bilddidaktik, rhs 21 (1978) H. 2 (Themaheft); Bild/Text, RpB
5/1980 (Themaheft); Rubriken Bild und Text, Kunst und Kirche der Katechetischen Blat-
ter ab 108 (1983); z.B. A. Stock, Das Bild zwischen Religion und Kunst. Notizen zu einer
ldngeren Geschichte, KatBl 108 (1983) 137-139; ku.

4 Vgl. besonders: Strukturale Bildanalyse, in: Wichelhaus/Stock, Bildtheologie, a.a.0.,
36-43.



96 Dietrich ZilleBen

Die andere Tendenz der religionspddagogischen Diskussion zeigt sich in
dem Interesse, den breiten Spielraum sozialer und individueller (psychi-
scher) Verweise in einem Kunstwerk, die Assoziationen und Umgangs-
moglichkeiten auszuschopfen.® Dieser mehr lebensweltliche Zugang
entspricht dem Selbstverstdndnis vieler zeitgendssischer Kiinstler, die ih-
re Arbeiten als auslosende Objekte fiir kreativen, spielerischen Umgang
verstehen, die den lebensweltlich-alltdglichen statt den musealen Wert
ihrer Arbeiten betonen und sie in diesem Sinn als »unvollendet« sehen
konnen. Wer die kreative Aufnahme und Erweiterung solcher Arbeiten
abfillig als willkiirlich und beliebig bezeichnet, zeigt, da es ihm an Ver-
stindnis fiir die Sache selbst mangelt.

Mir erscheint es sinnvoll, beide Tendenzen zusammenzubringen. Die
zwei Perspektiven gehoren zusammen: die eine, die das Provozierend-
Eigenstdndige und auch Fremde eines Kunstwerks zu Gesicht bringt und
immer wieder analysierend sich an das Phianomenale hilt, sowie die an-
dere, die die lebensweltliche Verklammerung des Kunstwerks in den In-
terpretationsansatz hineinnimmt. Diesen Zusammenhang zu diskutieren
und als Anregung aufzunehmen steht, so scheint mir, die Religionspad-
agogik noch am Anfang.

Mir liegt in diesem Beitrag daran zu zeigen, daf} sich die Arbeit mit Bil-
dern nicht an klaren analytisch-zielgerichteten Verfahren orientieren
kann, sondern sich auch methodisch dem Zusammenhang der beiden
Perspektiven stellen muBl. Sie wird sich gleichsam in Kreisbewegungen
der (weiten) Sache zu ndhern haben: hingehen, weggehen, zuriickkom-
men. Erst dadurch kann es meines Erachtens gelingen, die »sachanalyti-
sche« und die »lebensweltliche« Sicht zusammenzubringen. Ich hoffe,
das bei der Beschiftigung mit vier Bildern wenigstens andeuten zu
konnen.

Viele andere Fragen, die sich mit der Situation, den Modalitidten, der
Présentation und dem ganzen Verwendungszusammenhang von Bildern
im Religionsunterricht befassen (Schulbuchproblem, Lehrerfunktion,
Unterrichtsverhéltnisse usw.), interessieren mich hier nicht.

3 Festhalten und loslassen im Augen-blick

Es bringt nichts, lediglich die Unanschaulichkeit einer bilderfeindlichen
Worttheologie zu beklagen und daraus didaktische Konsequenzen zu
zichen. Denn jede Veranschaulichung miiite immer noch unter dem
Vorbehalt der rechten Lehre stehen. Sie wiirde durch die Text- und

5 Vgl. z.B. die von vielen empfohlenen meditativen Methoden, etwa: K. Stangier, Medi-
tativer Umgang mit Bildern — Das Haus, rhs 21 (1978) 74-78. Weitergehend bei der Be-
sprechung von Schiilerarbeiten, aber auch auf den Umgang mit anderen Bildern
iibertragbar: G. Martini, Malen als Erfahrung. Kreative Prozesse in Religionsunterricht,
Gruppenarbeit und Freizeiten, Stuttgart/Miinchen 1977.



Bilder im Religionsunterricht 97

Lehriiberlieferung gebilligt oder verworfen. Die Dominanz autorisierter
Textauslegung stiinde nicht zur Disposition.

Nun soll hier nicht die Berechtigung heiliger Texte als Ausweis heiliger
Ereignisse bestritten werden. Jede Lebens- und Glaubensgemeinschaft
bedarf solcher Tradition, die unter den Notwendigkeiten eines differen-
zierten Alltags auch schriftlich gesichert werden muf3. Aber die Proble-
matik der Bilder ist damit noch nicht ausgeschaltet. Wo liegt das
Problem?

Eine religiose Tradition, beispielsweise die christliche Tradition, hilft
dem einzelnen Menschen, die Fragwiirdigkeiten, Verunsicherungen und
Sinn-Krisen seines Lebens zu bearbeiten. Sie schafft ihm BewuBtsein
und Gefiihle von Zusammenhang, von Kontinuitét in sich selbst, im Le-
benszusammenhang mit anderen Menschen, mit anderen Zeiten, ande-
ren Orten. Uber und in der Welt des Gegenstiindlichen, des Gegeniibers
»schafft« sie eine zweite Welt geistiger Einheit, eine Welt des Zusam-
menhangs von allem mit allem. Tradition verwirklicht sich in Lebenszu-
sammenhingen und verwirklicht Lebenszusammenhénge. Sie wirkt sich
aus im solidarischen Handeln und Verstehen, im gemeinsamen Wissen,
Empfinden und Glauben. Sie erméglicht die Zuordnung des einzelnen
zu einer Gemeinschaft und die Einordnung seines Lebens in einen Zu-
sammenhang. Sie hilft, Situationen zu erschlieBen. Sie hilft dem einzel-
nen, sich zu identifizieren, sich festzulegen, sich zu verorten. Wie und
wodurch empfindet der einzelne aber die Wahrheit dieser Tradition, ei-
ne Wabhrheit, die nur in der Erfahrung (nicht im Dogma) Bestand hat?
Wer aus der Erfahrung argumentiert, verwendet Analogien.®

Wie verarbeite ich beispielsweise die Erfahrung von Krankheit? Ich sehe mich an das Bett ge-
fesselt. Ich sehe mich als Kind umsorgt und gepflegt. Ich sehe mich von Gott geliebt, denn
der Durchgang durch die Krankheit bringt mir Gewinn (von Tiefe, neuen Dimensionen des
Lebens usw.). Oder von ihm verlassen, wenn die Krankheit mich zu Boden driickt.

In der Erfahrung von Krankheit sind die einzelnen Bilder nicht notwendigerweise wirk-
sam. Im Gegenteil: Die Bilder widersprechen sich zum Teil. Sie sind von der Angst (Fesse-
lung) und Bediirfnissen bzw. Wiinschen (Mutter-Kind-Beziehung) gezeichnet. Insofern
kann von persuasiven (Uberzeugung bewirkenden) Analogien gesprochen werden. In bei-
den Fillen evozieren (oder verstdrken) die Bilder die entsprechenden Erfahrungen. Die
vertikale Beziechung Mutter-Kind als korrespondierendes Bild zur Beziehung Pflegeper-
son-Kranker ist dabei als ideales Bild der wiinschenswerten bzw. gewiinschten Beziehung
gesehen. Die Legitimit#t der Bilder besteht jedenfalls darin, Bedeutungen (und entspre-
chende Erfahrungen) zu vermitteln, zu erweitern, zu verdndern.

Dennoch ist nicht jedes Bild fiir sich genommen (absolut genommen)
sinnvoll. Es gibt Verdnderungen zum Schlechten. Die eine Erfahrung
will die andere nicht wahrhaben. Sie macht sich was vor. Sie setzt ihr
Bild gegen alle anderen méglichen Bilder. Peruasive Akte (sich ein Bild

6 Vgl. S.J. Tambiah, Form und Bedeutung magischer Akte. Ein Standpunkt, in: H.J.
Kippenberg und B. Luchesi, Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse iiber das Ver-
stehen fremden Denkens, Frankfurt/M. 1978, 259ff.



98 Dietrich Zilleflen

machen, um an seiner Kraft teilzuhaben) sind doch nicht einfach Wirk-
lichkeitsbearbeitungen, Beschreibungen von Kausalitit. Sie kénnen nur
dann wirksam werden, wenn sie als solche bewullt werden, d.h. als
Handlungen, die von Wiinschen und Hoffnungen geleitet sind. So ist
die ganze Bilderwelt eine Welt konkurrierender Bilder, beweglich wie
das Leben selbst. Aber die Bilder sind mehr als bloB3e Fiktionen. So wer-
den sie nur aus der Perspektive vordergriindig mechanistisch verstande-
ner Kausalitét gesehen. Sie sind Inkorporationen geistiger Realitét, und
somit ist es gewifl notwendig, sich ihrer Kraft (Energie, Magie, Geist)
und ihrem Mythos auszusetzen. Wie anders sollen sie faszinieren, be-
kréaftigen und schockieren koénnen! In der Sinnbildlichkeit der Bilder
und im sinnlich-sinnhaften Umgang mit ihnen wird die Einheit, die
Ganzheit von Bild, Welt und mir selbst sinnenfillig. Aber die einmal er-
fahrene Ganzheit tendiert zur Beharrung. Die friitheren Bilder dominie-
ren die spiteren. Was sie erzdhlen, will bleiben (Mythos). Darum bedarf
es der Hermeneutik und der Katharsis des stillgelegten Erfahrungspro-
zesses. Solche Reinigung vollzieht sich im Lebens- und Gesellschaftspro-
zeB nicht nur iiber den Weg diskursiver Wissenschaft, sondern oft iiber
Remythisierungen dessen, was eine aufklédrerische Kultur entzaubert
hat.” Religitse Tradition und Erfahrung sichern den Menschen ab. Oh-
ne Bilder kdénnte das nicht gelingen.

Andererseits kann solche Absicherung mit den entsprechenden Einheits-
und Ganzheitsgefithlen zu regressiver Fixierung, zu Unbeweglichkeit
und Vereinnahmung fiihren. Die Bilder miissen offen oder beweglich
bleiben.

Wenn alles Bewegung von Zeit und Leben ist, wo sind dann die Mallsté-
be fiir die Wahrheit zu finden? Aus christlicher Perspektive lautet diese
Frage: Wo und wie ist Gott gegenwirtig? Zweifellos enthalten die bibli-
schen Texte viele Bilder von Gott. Dabei kommt dem Bild des Gekreu-
zigten besonderes Gewicht zu. Der leidende Gottessohn wird in Analo-
gie zu jedem leidenden Menschen gesehen, als Sohn zu den S6hnen
(oder Kindern) und ihren Erfahrungen, Angsten, Enttduschungen, Er-
wartungen und Hoffnungen, wobei die Analogie auch negativ ist, indem
sie Unterschiede zwischen den vergleichenden Ereignissen und Personen
herausstellt.® Das Bild des Gekreuzigten wird als Bild von Erniedrigung
und zugleich Erhéhung genommen, von Resignation und Hoffnung:
Bild des Lebens und seiner Tiefe in der Polaritét von Leiden und Freu-
den, Trennung und Einheit, Partialitidt und Ganzheit. Das miifite theo-
logisch weiter entfaltet werden, wenn diese tiefe Polaritit als ewig, ele-
mentar und heilsam erfahren wird.

Die Schwierigkeit solcher reflexiven Entfaltung besteht darin, daf} das

7 Vgl. die Remythisierung in der modernen Kunst: Kunstverein Hamburg (Hg.), Mythos
und Ritual in der Kunst der 70er Jahre. Katalog Kunsthaus Ziirich 1981.
8 Vgl. Tambiah, Form, a.a.0., 872.



Bilder im Religionsunterricht 99

Elementare und Grundsétzliche nicht be-griffen werden kann. Abstra-
hiert vom konkreten Bild, wird es leer. Im Bild selbst ist es im Konkre-
ten verhiillt. Wird es auch spontan offenbar, ist es doch nicht greifbar
und verfiigbar. Indem es begriffen wird, ist es nicht mehr das, was es
ist. Im Begriff ist es gleichsam sich selbst fremd geworden.

Das Bild Gottes im Bild des gekreuzigten Gottessohnes. Die Tradition
hat sich in verschiedener Weise dieses Bild verfiigbar gemacht, wie die
unterschiedlichen Deutungen des Todes Jesu und ihre Wirkungsge-
schichte zeigen. Aber das ist nur das eine: Es bedarf der Objektivierung
und deutenden Erinnerung, damit das Bild orientiert. Es setzt die Worte
frei. Zugleich aber das andere: Dieses Bild des gekreuzigten Gottessoh-
nes bleibt irritierend unfaf3bar und autonom, aller Erinnerung und Iden-
tifizierung fremd. Es setzt keine Worte frei. Analogie gibt es nur als
negative. Schweigen und sehen. Sehen und schweigen. i

Die Alternative besteht nicht zwischen Worttheologie und Bildtheolo-
gie, sondern zwischen einer Worttheologie, die allzu beredt ihre eigenen
Bilder vergif3t und zur abstrakten Dogmatik entartet, und einer Wort-
und Bildtheologie, die in der Anschauung, im Sehen, im lichten Augen-
blick eine Ahnung davon bekommt, was auf Dauer fremd, jedenfalls
begrifflich unverfiigbar bleibt.

Die Bilder und ihr Zerbrechen gehdren zusammen wie die Mythen und
ihr Zerbrechen. In der »Sekunde« des Augen-blicks ist das Wesentliche
anwesend und abwesend.

Wie toricht ist es, sich kein Bild von Gott zu machen, denn ohne Sinner-
fahrungen kann ich nicht leben. Und warum soll ich mich nicht faszinie-
ren, begeistern und bewegen, ja beschworen lassen von solchem Bild —
bis hin zur grundlegenden Erschiitterung und Irritation? Ein heiliges
Bild — ein Bild, das mir heilig ist. Aber es kann nur das Bild des Augen-
blicks sein — verhiillt, zerbrochen, Material im nichsten Moment.
Wie kommt dieser Augen-blick zustande? Jedenfalls nicht, indem Bilder
zuvor begrifflich konstituierten Sinn veranschaulichen. Auch nicht, indem
im Bild eine verfiighare Prisenz des Gottlichen ansichtig wird. Diesen
Realitéitsgehalt kann das Bild nicht beanspruchen, weil die Realitit so ein-
deutig und unverinderlich nicht ist. Der Augen-blick zwischen den Zeiten
(zwischen Leben und Tod) hat im wahrsten Sinne des Wortes eine tran-
szendentale Bedingung: die mithsame und allen schnellen Identifikationen,
Projektionen und Analogien widerstdndige Entschliisselung, die intensive
Arbeit mit dem Bild ist lediglich die Bedingung der Moglichkeit dieses
Augen-blicks. Festhalten und loslassen im Augenblick.

Ich sehe mit dem Auge, mit den Augen. Diese Organe des Blicks sehen,
was sie sehen konnen. Ist der Augen-Blick das, was die Augen sehen kén-
nen? Oder sehe ich mit der Seele, mit dem Herzen, mit dem dritten Au-
ge? Ich sehe gewill mit meinen Phantasien, Imaginationen, Wiinschen,
Triumen, mit meinen Erfahrungen, Angsten, mit meinen Eltern, Leh-
rern, mit meiner Welt, meiner Kultur, meiner Natur, meiner Zeit. Die



100 Dietrich ZilleBen

offentlichen Riten des Sehens vertragen wenig Abweichung. Der Bilder-
kult schreibt auch Seh-Wege vor. Moglicherweise gelingt es in intensiver
Beschéftigung mit einem Bild, neue Seh-Wege zu er6ffnen. Aber dazu
bedarf es beweglicher Menschen, die auf die Befreiung der Phantasie
nicht verunsichert reagieren. Folglich bedarf es religionspadagogisch
wesentlich mehr als der Einiibung von Interpretationsmethoden fiir den
Umgang mit Bildern.

4 Fragmentarische Bilder

Was ist nun zufillig und beliebig an der Auswahl von Bildern in neueren
Religionsbiichern und Bildersammlungen? Ohne die Bilder im einzelnen
zu erdrtern, will ich doch behaupten, daB mich dieser Vorwurf befrem-
det. Er unterstellt ndmlich, daB es demgegeniiber eine richtige Bildselek-
tion gibt, die héheren Anspriichen gerecht wird, weil sie angeblich wohl
tiefere Einsichten in Gott, Mensch und Welt ermoglicht.

Sicher gibt es unterschiedliche Klassen von Bildern. Bilder von der hochtechnisierten In-
tensivstation im Krankenhaus, von Jugendlichen in einer Discothek, von Heilsverspre-
chungen in Werbeanzeigen, Bilder aus der Arbeitswelt, kiinstlerische Bilder, Plastiken,
Fotos, Zeichnungen, Bilder aus dem Bereich von Religionen und Christentum sowie Bilder
ohne direkte Beziige zur religisen und christlichen Tradition — diese und viele andere Bil-
der sind in neueren Religionsbiichern versammelt. Sie haben zu tun mit dem Menschen,
seinen Wiinschen und Angsten, seiner Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, mit seinen
Gliicksvorstellungen und Gliickserfahrungen, mit den Zwingen des Lebens, mit dem
Leiden.®

Wenn Religion es mit der ganzen Welt und dem ganzen Menschen zu tun hat, ist gerade
die Selektion und Beschrinkung auf eine bestimmte Klasse von Bildern willkiirlich. Zu be-
obachten ist jedoch, daB der theologische und religionspadagogische (didaktische) Stellen-
wert von Bildern und Bildklassen sehr unterschiedlich ist. Das miiite im einzelnen genauer
untersucht werden.

Ich sehe, daB Religionsbiicher (fiir Schiiler) zu oft wie Bilderbiicher angelegt sind. Hier
ist des Guten zuviel getan. Zuriickhaltung wire hier besser. Kein Bilderverbot. Aber weni-
ge und gut ausgewdhlte Bilder in Religionsbiichern sind didaktisch oder religionsdidak-
tisch angemessener.

Mich interessiert hier die Frage, mit welchen Bildern bzw. Bildbeispielen
tiefergehende Einsichten, Empfindungen und Ahnungen gewonnen wer-
den konnen, die etwas von dem ins Bild setzen, was ich erdrtert habe.
Ich habe bisher nicht unterschieden zwischen den inneren Bildern, die
ich mir mache, und den #uBeren Manifestationen innerer Bilder der
Kiinstler, der Fotografen, der Bildermacher. Alles ist Bild. Das Sichtba-
re gegeniiber dem intelligiblen Eigentlichen abzuwerten bringt nur eine
platonisierende Askese gegeniiber dem Sinnenhaften und Sinnlichen

9 Vgl. neben vielen Religionsbiichern den Beitrag von W. Dietrich, Religion visuell. An-
sdtze einer Phanomenologie des Bildes im Religionsunterricht, in: Johannsen (Hg.), Reli-
gion, a.a.0., 32-52.



Bilder im Religionsunterricht 101

hervor. Dann werden alle Bilder zu bloflen Abbildern von Urbildern.
Aber die Bilder meiner Blicke sind die Zuginge zum Leben — fragwiir-
dige allerdings, aber sie entsprechen damit besser der Wirklichkeit der
Welt und meines Selbst. IThre Fragwiirdigkeit ist uniiberwindbar. Und
die Bilder der Bilder — die Bilder des Gesehenen, Gehorten, Wahrge-
nommenen? Das sind die Bilder in Biichern, an Wianden, auf Papier, fo-
tografiert, gemalt, gezeichnet, Kollagen, Plastiken, Skulpturen. Sie
6ffnen mir die Augen eher von ihrem Widerspruch zum Gewohnten her
als von ihrer Bestédtigung. Sie verweigern sich mehr dem bloflen Abbil-
den. Ahnungen hat die verfremdete Gestaltung, haben die Schnitte, die
ich vornehme, hat das Fragmentarische, hat das Verkehrte, das Irritie-
rende. Der Hals ist kein Hals mehr, der Stein ein Mensch, das Grab eine
Hohle, die Totenmaske ein Gesicht des Lebens, der Tisch ein Nagelkis-
sen, das Haus ein Tor, das Verformte ein Element des Heilen, das Oben
das Unten, das Tote das Lebendige.

5 Beispiele

5.1 Fotokollage

Fotos spielen zunehmend eine Rolle im Religionsunterricht, besonders
wenn sie auf grundlegende existentielle Strukturen menschlichen Seins
und Lebens verweisen (Photos symboliques usw.).® Sie werden dem Be-
reich menschlicher Fragen nach dem Sinn des Lebens, nach dem Woher
und dem Wozu, nach Heil und Erlosung, nach der Bewiltigung von Lei-
den und Tod zugeordnet. Urerfahrungen, elementare und fundamentale
Erfahrungen, Urbilder, archetypische Bilder und Symbole usw. sollen
ihre Bedeutungsgehalte sein.

Ist das vorliegende Foto auf S. 102 (Fotomontage) ein gutes Foto, weil
es auf die eingangs gestellten Fragen und Probleme verweisen kann? Ist
es ein gutes Foto fiir den Unterricht, speziell den Religionsunterricht?

Bei Gruppenarbeiten mit Studenten, Sozialpddagogen und Lehrern fanden besonders viele
Projektionen und Identifikationen statt. Die Betrachter identifizierten sich mit dem Kind
oder sahen sich als Person, die dem Kind helfen muB. Sie fiihlten sich emotional stark an-
gesprochen und nahmen das Foto als Appell an sich und an die Gesellschaft insgesamt,
fitr Kinder, fiir die Note und die Leiden der Kinder der Welt, fiir die eingesperrten und
eingemauerten (Pink Floyd, The Wall), fiir die unterdriickten und mihandelten Kinder
aktiv zu werden. :

Viele driickten Erfahrungen aus der eigenen Kindheit aus. Appelle an die Gesellschaft, an
die Welt und auch an sich selbst (»man muf unbedingt was tun«; oder anklagend: »eigent-
lich hatten wir lingst etwas tun milssen«) wurden geduBert. Aber es gab auch resignieren-
de Feststellungen (»das hat doch alles nicht viel Zweck«; »die es angeht, erreichst du nie«).
Die meisten Betrachter nahmen die Fensterliden metaphorisch als Gitter wahr, als Ge-

10 Vgl. z.B. W. Dietrich (Hg.), Exemplarische Bilder (18 Mappen mit je 8 Bildern),
Gelnhausen/Freiburg/Frankfurt/M. o.J..



102 Dietrich ZilleBen

Dia von Reinhard Schubert (R. Schubert, Foto-Grafiken, Gelnhausen und Freiburg 1974,
Nr. 2,8)

fangnisgitter, als Hinweis auf vergittertes Haus, auf vergitterte Wohnung, noch symboli-
scher: als vergitterte Kindheit. Genauso wurde dann auch die Offnung des Fensterladens
symbolisch genommen: Noch steht eine Tiir, noch steht ein Fenster zum Kind, zu den Kin-
dern offen, wodurch der Erwachsene Zugang finden kann. Die Frage, wer das Fenster in
einem solchen Zusammenhang offengehalten oder gedffnet hat, spielte eine nebenséchli-
che Rolle. Die Aktualisierung bezog diese Tatsache auf den jetzigen Zeitpunkt, auf die
heutige Situation, auf den Augenblick: Noch steht sie ein wenig offen; sie mufl weit aufge-
macht werden.

Ist es giinstig, daB es zu solchen Projektionen und Identifikationen kommt?



Bilder im Religionsunterricht 103

Gewil} kann dadurch ein ernsthaftes Gesprich zustande kommen, das
sich in grofler Nidhe zu den Erfahrungen, dem Erleben, den Gefiihlen
und dem Wissen der Gespréchsteilnehmer bewegt. Aber ist eine solche
Gespréachsanregung alles, was das Bild moglich macht? Bleibe ich noch
etwas beim Bild.

Ein Kind ist fotografiert worden in einer bestimmten Situation. Die Si-
tuation ist als solche nicht zu entschliisseln. Sie bleibt verborgen. Es ist
nicht ausgeschlossen, daB der Fotograf die Szene gestellt hat. Die Kom-
position des Fotografen arrangiert einen neuen Zusammenhang — den
verallgemeinernden Blick des Fotografen. Das Foto wird durch die for-
male Struktur metaphorisch. Es verweist. Das Gesicht wird zur Maske.
Das Arrangement wird iiberall deutlich: Dunkel-hell-Kontrast, Trans-
parenz, Durchsichtigkeit, Unkorperlichkeit des Gesichts. Wie Feuer
scheint das Licht hindurch. Die Offnungen erscheinen wie Locher.
Durch die Uberdimensionierung des Gesichts im Vergleich zum Fenster
wird jede Distanz ausgeschlossen. Kind und Betrachter geraten in eine
vis-a-vis-Konfrontation: Der Betrachter wird betrachtet, anklagend,
fragend, hilflos. Die Urtraumata vergitterter Kindheit werden bewulft.
Im Kind sind die Wiinsche und Hoffnungen beginnenden Lebens gespie-
gelt. In seiner Bedrohung ist der Betrachter mit seinen Hoffnungen
bedroht.

Die symbolische Uberfrachtung des Bildes ist deutlich. Das synthetische
Foto ist von Sprache und Begriffen her konstruiert. Die Metaphern sind
vordergriindig: Gesicht, Fenster, anschauen, anblicken, durchblicken,
verschlossenes Fenster, verschlossenes Gesicht, offenes Fenster, Augen-
blick usw. Solche Fotografie verdoppelt nur die sprachliche Aussage.
Hier hat das Sehen seine Grenze an der Sprache. Das Bild soll offenbar
appellieren, Betroffenheit verursachen oder erzwingen. Es stellt keinen
Moment des Lebens mehr vor, denn es ist zu kiinstlich. Es verallgemei-
nert. Was J. Berger fiir die Fotografie plétzlicher Momente der Agonie
feststellt, gilt auch hier: »Das Bild wird zum Zeugnis des allgemeinen
Menschenschicksals. Es klagt niemanden und jedermann an.«'! Es 146t
keine Wahl, keine freie Entscheidung zu und ermdglicht keine verant-
wortliche Auseinandersetzung. Die Wahrnehmung 148t keine kreativen
Spielrdume, sie totet Handeln ab. Asthetik und Ethik sind aufeinander
bezogen, verhingnisvoll in diesem Fall.

Die Geschlossenheit der Fotomontage kann durch das Foto einer realen
Situation, die anklagend appelliert, noch iiberboten werden. Das Appel-
lative macht nicht nur hilflos, sondern 148t auch persénliches morali-
sches Versagen empfinden, wo das Bewulltsein notwendig wire, selbst
Opfer zu sein. So wirkt ein solches Foto paradoxerweise depolitisierend,
weil es keine Kreativitdt des Denkens und Handelns freisetzt. Es ist nicht
offen genug, sondern fixiert auf sprachlich vorgegebene Aussagen, die

11 J. Berger, Das Leben der Bilder. Die Kunst des Sehens, Berlin 1982, 37.



104 Dietrich ZilleBen

lediglich illustriert werden. Die Alternative zu solcher Art von Bildern
zeigt das folgende Bild (Kollage von Michael Wichelhaus),

Selig sind die Sanftmiitigen; denn sie werden das Erdreich besitzen. Matthdus 5,5



Bilder im Religionsunterricht 105

das irritierend und verfremdend ein Mehr an Sinn iiber jede sprachliche
Formulierung hinaus anschaulich macht. Nur deshalb illustriert es
nicht, sondern kommt in einen kreativen Dialog mit Traditionstexten —
in einen Dialog, in den sich der Betrachter hineinziehen lassen kann.

5:2 Foto

Das Foto zeigt ein Ereignis, einen Augenblick. Das Ereignis hat in aller
Gegenwirtigkeit Vergangenheit und Zukunft. Es ist als Moment ver-
bunden mit anderen Momenten vorher und nachher.

Dia von Reinhard Schubert (a.a.0., Nr. 1,11)



106 Dietrich ZilleBen

Wenn der Betrachter die Einsamkeit des Clowns als seine eigene Ein-
samkeit empfindet, legt er sich fest. Er legt die Bewegung seines eigenen
Lebens still, steigt fiktiv und emotional aus der Zeitlichkeit seines Le-
bens aus. Die Perspektive des Bildes suggeriert die Sehweise: Der Clown
geht aus dem Bild heraus. Er wird von oben betrachtet — gleichsam mit
den Augen Gottes. Er bleibt klein, verlassen, fern, ohne Nihe und da-
durch beklemmend nahe.

Seine Isolierung im Ort ist auch die Isolierung in der Zeit. Der Augen-
blick ist festgehalten — und vergessen ist der Faschingstrubel, der Mum-
menschanz vielleicht, noch nicht ist im Blick, was ldngst geschehen ist
— seine Riickkehr in den Alltag, in die Normalitit, und damit ist zu-
gleich des Betrachters Alltag aus dem Blick. Augen-blick als Zwischen-
Ort und Zwischen-Zeit. Zwischen dem Fortgehen aus dem Alltag und
dem Eintauchen ins Fest. Oder zwischen dem Verlassen des Festes und
dem Ankommen im Alltag. Mehr Verlassen-sein? Mehr Unterwegs-
sein? Der Augen-blick bleibt fragend. So entsteht eine Konfrontation,
eine Frage, eine Offenheit. Die Maske wird grundsitzlich: verhiillen und
offenbaren. Sich unkenntlich machen, um zu iiberleben (B. Brecht).
Sein Gesicht verlieren und bewahren. Anonym sein und einen Namen
haben. Sich in die Unkenntlichkeit begeben, um Erfahrungen zu ma-
chen. Mit sich allein sein. Beziehungslos Beziehungen erleben. Ungehort
reden, einsam trommeln, das Leben spielen.

Ein Fremder hat das Foto gemacht. Was habe ich mit diesem Fremden
zu tun, mit dem ich mich plétzlich eins sehe? Ich mufl den Zusammen-
hang wiederherstellen — assoziativ und spielerisch. Meine Zeitlichkeit
ist auch die Zeitlichkeit der Bilder. Es gibt nichts festzuhalten, mogen
die Bilder auch vieles festhalten. Trennung, Sterben, Tod verlieren alle
Augenblicke. So ist es legitim, zu gestalten, anders und neu zu gestalten,
was ldngst vollzogen ist.

Ich kann die Perspektive verdndern, ich muB sie verdndern, weil es nicht
nur einen einzigen Betrachter am zentralen Ort gibt. Ich muB den Ort ver-
dndern, da ich nicht iiberall sein kann. »Nach der Konvention der Per-
spektive gibt es keine wechselseitige, visuelle Beziehung. Gott muf} seinen
Ort nicht in Beziehung zu anderen festsetzen: er selbst ist das Ganze. Der
in der Perspektive liegende Widerspruch war, daB sie alle Abbilder der
Realitdt im Hinblick auf einen einzigen Betrachter ordnete, der — an-
ders als Gott — jeweils nur an einem Platz zu einer Zeit sein konnte.«12
Die Realitdt hat viele, unendlich viele Perspektiven. Von dem fremden
Fotografen weifl ich zuwenig. Ich miiite mehr wissen.

Andererseits hat das Bild genug Autonomie. Seine Struktur und szeni-
sche Gestaltung gehoren plotzlich meiner jetzigen Zeit an. Ich bin ge-
zwungen, meine Zeit auszumachen, mein Verhéltnis zur Bildzeit, zur

12 J. Berger u.a., Sehen. Das Bild der Welt in der Bilderwelt (rororo-Sachbuch 6868),
Reinbek (1974) 1984, 16.



Bilder im Religionsunterricht 107

Lebenszeit der Fotografen und zur Lebenszeit des abgebildeten
Menschen.

Der herausgerissene Moment des Fotos zwingt mich, Beziechungen zu
den anderen Momenten herzustellen. Ich verankere das Bild in meiner
Realitdt. Die Zuschauerperspektive kehrt sich um. In dieser Umkehrung
(bewuBit nachvollzogen) wird die personliche Erfahrung des »Zuschau-
ers« verbunden mit den Erfahrungen einer ganzen Zeit und Gesell-
schaft. Die Individualitdt und die Stereotypen ihrer Wahrnehmung
konnen transformiert werden. So werden sowohl die Ordnungsstruktur
des Bildaugenblicks, seine iiber das Bild hinausweisenden strukturellen
und inhaltlichen Polarititen (nah-fern, vorne-hinten, Leere-Fiille, oben-
unten, Diagonale-Auflenbegrenzung, Strafle-Haus, innen-aufien, Kind-
Erwachsener, allein-gemeinsam, lachen-weinen, dunkel-hell, einténig-
farbig usw.), seine Zeit-Raum-Dimension als auch die Integration des
Augenblicks in alte und neue Zeitablaufe Phantasie, Bediirfnisse, Ang-
ste, Interessen, Widerstdnde, Erwartungen freisetzen. Zugleich wird die
beharrliche Konfrontation mit der Autonomie des Bildes auf elementare
Strukturen menschlichen Lebens, auf Zeit und Ort, Zeitlichkeit und
Riumlichkeit zuriickkommen: die Lebenszeit, die Alltagszeit, die Au-
genblicklichkeit, Vergehen, Trennen, Einschneiden, Schnittpunkte —
der Raum, die Umgrenzung, das Innen und AulBen usw.; Aneinander-
stoBen von Zeiten und von Rdumen. Schnitte, Einschnitte, Abschnitte.
Von dieser Konfrontation und Nihe aus wird vermieden, daf3 das Bild
vordergriindig-symbolisch aufgenommen und nur zum Anlal} fiir The-
mendiskussionen wird: Thema Einsamkeit, Thema Maske und Ver-
kleidung.

Die Symbolik — so thematisch verstanden — geht zu weit weg vom Bild
und seiner offenen Struktur. In der Nidhe des Bildes zu bleiben ist unver-
zichtbar. Sonst kann das Bild der klischeehaften Rezeption nicht wider-
stehen. Den Eindriicken der Augen hat die unzulingliche Sprache immer
neu und immer anders zu folgen.

5.3 Kiinstlerisches Objekt (Plastik von Ansgar Nierhoff)

Was gibt es da zu sehen? Welche Erfahrungen lassen sich an dieser Ar-
beit von Nierhoff machen? (Siehe Abb. S. 108.)

Erfahrungen zu machen ist eine Sache des Gefiihls und des Denkens, der
sinnlichen Nihe (des Augenblicks aller Sinne) und des riickbesinnenden
(in die Ferne gehenden) Wissens.

Erfahrungen kann ich machen mit bestlmmten Materialien, z.B. mit
Stahl oder Stahlblech. Blecharbeiten habe ich irgendwann einmal gese-
hen, Blech angefaft, Rost und Verwitterung beobachtet. Irritiert bin ich
vielleicht durch die Form, die ich von Stoffkissen kenne aus Wohn- und
Schlafzimmerzusammenhingen. Welchen Sinn hat es, so unterschiedli-
che Erfahrungen zu kombinieren?

Warum sieben Kissen? Sieben kann ich nicht erfahren. Ich kann Ge-



108 Dietrich Zilleflen

genstdnde markieren, ich kann herumgehen und wieder bei dem mar-
kierten ankommen. Ich kann die Menge der Kissen vergleichen mit an-
deren Mengen, die ich kenne: viel, wenig, weniger, mehr. Ich kann sie
mit einer fiktiven, gedachten Menge vergleichen, der Menge der rationa-
len Zahlen: sieben Kissen. Ich weil3 vielleicht, da} die Zahl sieben eine
Bedeutung hat (heilige Zahl). Es gibt sieben Wochentage, sieben Schop-
fungstage, Siebenerrhythmen biologischer Entwicklung, sieben Welt-
wunder in der Antike, septem artes liberales usw.

Wie natiirlich ist die Sieben? Wie natiirlich ist das Objekt von Ansgar
Nierhoff? Sieben bedeutet als Zahl noch nichts; was sie bezeichnet, ist
das Wesentliche. Wird es mit sieben bezeichnet, erhilt es eine Dignitit
zugesprochen. Hat das Objekt dieses Pradikat verdient, hat es Wiirde?
Kann ein Objekt heilig sein in sich, oder ist es das immer nur fiir mich,
fiir den Kiinstler, fiir den Betrachter? Faszinierende, mich erschiittern-
de, tief und elementar bewegende, nimlich heilige Blechkissen? Wie ko-
misch sich das anhort.

Irritationen losen Fragen aus. Wo ich Blechkissen sehe, frage ich, was Kis-
sen sind, welche Erfahrungen mit Kissen zu machen sind. Fragen, die all-
taglich nicht gestellt werden. Der Alltagsgebrauch verschlingt sie.
Kissen sind weich, mildern die Hirte der Unterlage, geben Druck nach,
sind anschmiegsam, sind warm, nehmen Koérperwirme auf, sie haben In-
nenfiillungen. Und sie sind hier zugleich verletzend hart. Beziehungen



Bilder im Religionsunterricht 109

zwischen erinnerter Weichheit von Kissen und fiihlbar, beriihrbar ge-
genwiirtigen Erfahrungen harten Blechs sind spannungsgeladen. Sie
sind anstoBig, weil sie den Betrachter anstoflen (in jedem Sinn).
Oder sind Nierhoffs Blechkissen Pappkartons dhnlich? Oder behaue-
nem Stein (Grabplatten)? Doch die Knitterung, der Eindruck erscheint
wie eine Verletzung. Die Verformung sticht ins Auge, scheint den Ge-
brauchswert zu vermindern. Die Warenisthetik deklariert das Stiick
zum AusschuB, zur zweiten Wahl, als gebraucht. Die Delle, die Beule
im Kraftfahrzeug mindert dessen Wert, sie verweist auf einen Unfall.
Jedenfalls ist das Objekt aus der Sicht der Warenésthetik beschédigt.
Keine Frage, daB es sich nicht nur auf die Waren, auf die warenéstheti-
sche Kultur, sondern ebenso auf die Menschen dieser Kultur bezieht, die
auch darin die manipulierten Objekte einer solchen Kultur sind. So ist
die Frage verstdndlich, ob die Beschiddigungen des Materials nicht in
letzter Tiefe und Konsequenz auf die Beschddigungen der menschlichen
Individuen hinweisen.

Es sind aber nicht nur die duleren Beschidigungen, die auf innere Ver-
letzungen hinweisen. Es ist auch das Material selbst, das aus Verwer-
tungszusammenhéngen seinen Wert zugesprochen bekommt: Es ist
blechern, es klingt blechern, es ist hohl und klingt so, es ist verformbar,
nicht hart genug, um den duBeren Einwirkungen Widerstand leisten zu
konnen, es ist nicht hart wie Stein, nicht eisenhart, nicht stdhlern, nicht
hart wie Kruppstahl, nicht ewig, unverginglich, sondern der Verlet-
zung, der Zerstorung, der Verwitterung, dem Rost ausgesetzt (dem
Tod). Sein Glanz vergeht, Rost iiberzieht das Objekt, es wird zuriickge-
holt in die Natur, in den Kreislauf von Werden und Vergehen, braun,
griin, erdhaft, erdfarben. Es lebt mit der Natur, Sonne spiegelt, Regen
wird horbar verstdrkt, Schnee bedeckt es, deckt es zu.

Ein Monument. Profan. Fiir andere sakral mit mythischem Charakter.
Kultstitte. Illusion von Basaltquadern. Archaisch, urspriinglich oder
industriell-technisch. Ein Markierungspunkt. Ein Mal. Der Raum wird
markiert. Eine Beziehung wird hergestellt. Der weite Raum wird zur
Um-gebung. Allein und isoliert, wie das Objekt plaziert ist, steht es
doch mit allem in Beziehung. Es ist auf Menschen bezogen. Menschen
betrachten es, sie beziehen sich auf es. Spontaner oder ritueller Umgang
mit Kunst. Oder wird es zum »natiirlichen« Gegenstand? Zum Denkan-
stoB fiir den Betrachter oder fiir den, der sich handelnd (beriihrend, her-
umgehend, hineingehend usw.) zu ihm in Beziehung setzt? Das Objekt
bildet Rdume, trennt Rdume ab, teilt Raum auf. So setzt es Verbindun-
gen. Korrespondenzen zwischen innen und aufien, umschlossen und of-
fen. Man kann in den Innenraum gehen oder drauBlen stehen, nicht
iiberall zugleich sein. Die Rationalitit der Konstruktion, die durchgin-
gig Korrespondenzen und Spannungen setzt und zugleich spielerisch ist,
ist emotional belangvoll. Sie kann elementare Gefiihle wecken: Bediirf-
nisse, in den Kreis zu treten, sich umschlieffen zu lassen, Schutzraum,



110 Dietrich Zilleien

Geborgenheit, Haus, Hohle, Grab, Gefingnis; Bediirfnisse, Standorte
auszuprobieren. Der Kreis ist kein Kreis, nur angendhert. Die Idealitit
des Kreises ist nur im Unendlichen erreicht, wenn unendlich viele Kissen
an den Ecken sich berithrend aneinandergestellt wiirden (was unmoéglich
ist). Idealitat und Realitit. Fiktion und Wirklichkeit, Geist und Materie,
Konzept und Sinnenhaftigkeit. Kreis, Erdkreis, Kreislauf. Der Kreis
vermittelt den Eindruck von Ruhe und Harmonie, ja von kosmischer
Einheit. Sie wird wieder aufgelost in Gegensitze. Verliert sich die Ein-
heit? Bleibt sie fiktiv? Oder ist sie Sache des Betrachters? Wird der Ge-
gensatz real?

Der Schwebezustand des Objekts fillt ins Auge. Senkt es sich, richtet
es sich auf? Keines von beiden. Es steht dazwischen, im richtigen Span-
nungspunkt. Es ist spannungsreicher Stillstand, dynamische Ruhe, inne-
re Kraft und duBere Gelassenheit. Unbeweglich beweglich. Unerschiit-
terlich und erschiitterbar. Das Objekt bleibt bei sich selbst. Es 148t sich
nicht fiir etwas anderes nehmen, kein Anwendungsfall oder Beispiel fiir
eine Lehre. Es ist, was es ist, und weist doch weit iiber sich hinaus. Die
Spannungen, Korrespondenzen und Polarititen des Objekts setzen eine
fast unsichtbare Ordnung, ein Zusammenspiel von Beziehungen sowohl
in der Horizontalen als auch in der Vertikalen. Ein Ordnungsgefiige,
das der Kiinstler gesetzt, gemacht hat. Oder hat er es gefunden? Hat
er das ihm selbst GeméBe entdeckt — das den Menschen Gemife? Aber
die Ordnung bleibt offen. Sie vergewaltigt nicht. Und das, was mir klar
wird, entsteht nicht aus rationaler Uberzeugung (aus Diskurs), sondern
durch Stimulierung der Sinne, durch Umgang.

6 Religion im Bild

Warum sind Bilder, wie sie in den Beispielen vorgestellt wurden, Bilder
fiir den Religionsunterricht? Um diese Frage zu beantworten, bedarf es
einer Unterscheidung. Allgemein verstanden hat Religion mit menschli-
chen Bediirfnissen nach Sinn zu tun angesichts von Gefiihlen und Erle-
ben von Sinnlosigkeit, nach Kontinuit4t angesichts krisenhafter Briiche
und Zasuren im Alltagsleben, nach Sicherheit angesichts erlebter Verun-
sicherung, mit Gemeinsamkeit, Einheit, Ganzheit angesichts von Allein-
sein, Trennung und Gebrochenheit, nach Freiheit und Gliick angesichts
von Zwingen und Leiden. So gesehen sind alle Bilder menschlichen Le-
bens, die das eine oder das andere der beiden Pole ausdriicken, Bilder,
mit denen sich Religion und Religionsunterricht befassen kénnen.

Andererseits ist die Befriedigung von Bediirfnissen noch nicht sinnvolles
und erfiilltes Leben. Erfiillte Bediirfnisse lassen neue entstehen. Bediirf-
nisse kénnen von anderen Bediirfnissen beherrscht oder verdringt sein.
Konkrete Bediirfnisse entstehen unter den Bedingungen des sozialen
Umfeldes, der Erziehung usw. In ihnen sind bestimmte Vorstellungen,



Bilder im Religionsunterricht 111

Wertvorstellungen und Normen mitgegeben. Sie sind von Traditionen
(ihren Glaubensinhalten und ihrer Lebenspraxis) abhéngig. Sie sind, wie
sie sind, jedenfalls nicht »natiirlich« vorhanden, iibergeschichtlich, all-
gemein menschlich. Daher bedarf es eines Grundverstindnisses von
Wirklichkeit, der Erkenntnis ihres Wesens, ihrer Prinzipien und Elemen-
te, eines Wissens um die Tiefe des Seins in allem Seienden. Dieses Ver-
stehen und Wissen ist jedoch erkenntnistheoretisch nicht objektivierbar.
Es lebt beispielsweise im Zusammenhang von religiosen Traditionen
und ihrer Glaubenspraxis, im Zusammenhang mit ihren Erfahrungsor-
ten, ihren Erfahrungsgeschichten, ihren Mythen. Nach wie vor ist dabei
die Religionskritik zu héren, die unter anderem und besonders vor Ideo-
logisierung warnt oder der Religion einen geféhrlichen, nimlich kom-
pensatorischen, verdringenden Umgang mit menschlichen Bediirfnissen
vorwirft. Solche Vorwiirfe zu ertrtern ist wohl notwendig. Hier wird
darauf nicht eingegangen, sondern auf christliche Positionen verwiesen
(von P. Tillich ausgehend), die die Gebrochenheit der Ideologie, des
Mythos, ja der gesamten menschlichen Existenz als Grundelement
menschlichen Seins und als Strukturelement alles Wissens und aller Er-
fahrung sieht. Dadurch wird eine Offenheit erforderlich, die in der
Spannung von Wahrheit und Frag-wiirdigkeit die Unsicherheiten mensch-
lichen Lebens ertragen muB} und im Erkennen und Erfahren der elemen-
taren polaren Struktur des Lebens (Leid und Freude, oben und unten,
Ohnmacht und Macht, Einheit und Trennung, Teil und Ganzes, Kreuz
und Auferstehung) auch ertragen kann.

Bilder im Religionsunterricht, die sich mit der Religion auf der Bediirf-
nisebene befassen — und das ist legitim auch fiir Religionsbiicher —,
sind folglich zu unterscheiden von Bildern, die fahig sind, elementare
Strukturen von Sein und Existenz sehbar, fafibar, beriihrbar, sinnlich
erfahrbar zu machen. Die offen genug sind, die offene Wirklichkeit aus-
zudriicken. Es sind weniger Abbilder des Oberfldchlich-Sichtbaren als
konstruktive Entwiirfe der gesehenen, erfahrenen elementaren Struktur.
Fiir diese Bilder und Objekte gilt in gleicher Weise, dal} sie gefunden
und gemacht werden. An den gegebenen Beispielen wurde dieser Prozef3
des Findens und Machens beschrieben. Das Bild oder Objekt als gefun-
denes und gemachtes sehen zu kénnen bedarf mehr als nur des Erken-
nens der konstruktiven Elemente in Bildern und Objekten. Es ist eine
ins BewuBtsein kommende Erkenntnis, die die Betrachtung des Bildes
mit dem ganzen Lebenszusammenhang des Betrachters verbindet. Sol-
ches Offenbarwerden transzendiert seine Bedingungen (in der konstruk-
tiven Anlage des Bildes oder Objektes).

Viele fiirchten jedoch eine theologische Vereinnahmung aller Bilder, be-
sonders derjenigen, von denen Menschen sich in Sinnkrisen, in Grund-
fragen ihres Daseins, in ihren tiefen Hoffnungen und Verunsicherungen
angesprochen fiihlen. Ist diese Furcht berechtigt?

Die besten Bilder fiir den Religionsunterricht sind solche, die offen ge-



12 Dietrich Zillelen

nug sind, der reinen Verwertung (gegebenenfalls Illustration) fiir Lehre,
fiir dogmatische Lehre zu widerstehen. Solche Bilder haben einen Sinn-
und Ausdrucksiiberhang, den Sprache nur voldufig erfafit, der auf Tiefe
verweist und fiir denjenigen elementar werden kann, der sich lange ge-
nug den Bildern aussetzt. Gilt Auseinandersetzung statt dogmatischer
Unterweisung als Ausdruck sinnvollen Unterrichts, dann gibt es eine
Néihe zwischen in dieser Weise offenem Unterricht und seinen Bildme-
dien. Fiir eine religionspddagogisch legitime Theologie hat dieses Ver-
stdndnis von Religionsunterricht Konsequenzen. Theologie driickt sich
aus im Zusammenspiel von Lehre und Erfahrung, von Tradition und
Lebenssituation. Kein Element kann vom anderen isoliert werden. Sie
sind beide so miteinander verwickelt, daf beispielsweise der Sinngehalt
biblischer Texte nur auf der Ebene der Gleichzeitigkeit (Zeit und Ort)
der Erfahrungen und ihrer Bilder erschlossen werden kann. Bei Gleich-
zeitigkeit haben jedoch die Texte als Texte keinen Sinn. Den gewinnen
sie nur auf der Basis von Ungleichzeitigkeit der Erfahrungen. Von daher
liegt bereits in der Tradition ein Element an Offenheit, das nach Ver-
stindigung, nach Konsens dridngt. Die Kontinuit4t kann nur prinzipiell,
von Grundprinzipien und Leitideen her, pragmatisch-existentiell (nicht
theoretisch) gesichert werden. Die Bildhaftigkeit der Erfahrung ist also
konstitutiv fiir eine (religionspaddagogisch legitime) Theologie. Ich mei-
ne, fiir jede Theologie. Ein Bilderverbot wiirde Theologie abstrakt-
lehrhaft, dogmatisch fixieren. Es wiirde zu nichts weiter fithren, als daf}
die einen glauben, die permanente Paraphrasierung abstrakter dogmati-
scher Sitze sei als himmlische Sprache der eigentliche Ausdruck des
Glaubens, wiahrend die anderen sie als Phrasen fiir wertlos und unver-
standlich halten.

Wenn Theologie nicht ohne Bilder auskommt, wird die Frage besonders
wichtig, wie theologische Theoriebildung sich auf die nicht-theologi-
schen »Konzepte« der Bilder beziehen kann. Nachdem klar ist, daf}
Theologie Bilder braucht, wére eine mogliche Furcht der Bildermacher
vor theologischer Vereinnahmung sehr verstdndlich.

Allerdings wird der Hinweis auf die beiderseitige Offenheit die Furcht vor Vereinnahmung
relativieren konnen. Offenheit entzieht sich weitgehend der Vereinnahmung. Man wird
also ruhig miteinander diskutieren koénnen, wo Nihe und Distanz, Zustimmung und
Widerspruch, Entsprechungen und Fremdheit zu sehen sind — in den Beziehungen von
Bildern zu Texten und Texttraditionen, von Bildern und ihren Erfahrungen zu anderen
Bildern und deren Erfahrungen.

Eine dialogische Theologie (Worttheologie — Bildtheologie), die der Korrespondenz zu al-
len moglichen Welt-Anschauungen, Welt-Erfahrungen und Welt-Konzepten bedarf, miif3-
te in konkreten religionspiddagogischen Beispielen weiter erdrtert werden. Zum Beispiel
miifite auf der Basis der in diesem Beitrag ausgewé#hlten Bilder der Dialogbeitrag der
Theologie ausgedriickt werden. In einigen Punkten sind dafiir Andeutungen gegeben: Er-
fahrung von Zeit und Zeitlichkeit, Polaritiiten menschlichen Existierens, Kreuz und Auf-
erstehung, Schopfungsthema und Schopfungserfahrungen, Ordnung und Freiheit,
Determination und Zufall. Wohlgemerkt: Es geht nicht nur um Themen, sondern um



Bilder im Religionsunterricht 113

grundlegende Erfahrungen, nicht um bloff symbolische Verweise im Umgang mit Bildern,
sondern um die sinnliche und sinnhafte Nihe, die sich dem Sinnlichen der materialen und
strukturellen Darstellung lange genug aussetzt. Abstinenz von der symbolischen Verallge-
meinerung tut gut.

7 Asthetische Erfahrungen machen

Aufgabe des Religionsunterrichts sehe ich nicht darin, Schiilern theolo-
gische Inhalte, die durch kirchliche Tradition vorgegeben sind, mit Hilfe
motivierender Medien (Bilder, bildnerische Kunstwerke) geschickter
und nachhaltiger zu vermitteln. Traditionen kénnen wohl nur durch
Auseinandersetzung ins eigene Leben integriert, transformiert und als
Grundlage des eigenen geschichtlichen Seins wahr-genommen werden.
Dazu sind sowohl der kritisch distanzierte, analytische Zugang wie der
wintegrative«, lebensweltliche Umgang mit der Tradition notwendig.
Darum miissen Schiiler eigene Erfahrungen mit der Tradition und mit
sich machen kénnen — kreisend um die Sache, weggehend, ablehnend,
zuriickkehrend, abgestoflen und angezogen zugleich. Von Bildern, die
allzu motivierend und ansprechend sind, wird man wahrscheinlich nicht
lange begeistert sein. Ohne eigene Arbeit, ohne Bereitschaft, den Wider-
spruch und das Fremde des Bildes ernst zu nehmen, d.h. ohne Offenheit
und Bereitschaft zur Verdnderung bei mir selbst, werde ich diesen Geist
wohl kaum bemerken und erleben. Geisterfahrung zu ermdéglichen halte
ich fiir eine Aufgabe des Religionsunterrichts, die aber unterlaufen
wird, wenn vorgegebene Inhalte etwa durch allzu passende und anspre-
chende »religitse« Bilder (oft als »Meditationsbilder« verstanden) nur
noch angeeignet werden sollen.

Asthetische Erfahrung im weitesten Sinn mochte ich daher als eine Auf-
gabe des Religionsunterrichts bezeichnen. Zu kléren ist dabei, welchen
Stellenwert solche Erfahrung im Gesamtzusammenhang des Religions-
unterrichts gewinnen muB und welche Rolle der Asthetik innerhalb der
Theologie zukommt.3

Es hat keinen Sinn, sich zu entschuldigen, wenn &sthetische Erfahrung
als eine theologische und religionspadagogische Aufgabe gesehen wird
— als wiirde man etwas Fremdes, das anderen gehort, vereinnahmen.
Im Gegenteil, dsthetische Erfahrung hat eine religiose Grundlage, die
oft nicht zur Kenntnis genommen wird.'* Asthetische Erfahrung kann
Alltigliches transzendieren, alte Erkenntnis- und Verhaltensmuster in

13 Dazu liegen mehrere neuere Arbeiten vor, auf die ich hier nicht eingehe. Vgl. dazu
die Hinweise von P. Biehl, Theologie im Kontext von Lebensgeschichte und Zeitgesche-
hen. Religionspiadagogische Anforderungen an eine Elementartheologie, ThPTh-ThPr 20
(1985) 155-170, bes. 161ff.

14 Vgl. meinen Beitrag »Asthetik und Ethik« auf dem Religionspiddagogischen Sympo-
sion 1983, als Manuskript vervielfiltigt in: Universitdt zu K6ln — Seminar fiir Theologie
und ihre Didaktik, Religionsp4ddagogisches Symposion 1983, Koln 1983, 41-55.



114 Dietrich ZilleBen

Bewegung bringen. Unvollendbar, unabschlieBbar und undefinierbar
vermag sie Tagtraume auszulosen. Endgiiltig ist sie nie, weshalb wir uns
oft schwer mit ihr tun. Sie ist als Realit4t fiktional und als Fiktion real.
Darin steht sie nicht gegen reale Erfahrung: »Asthetische Erfahrung
kann die reale nicht ersetzen, sondern nur anregen, erweitern, relati-
vieren, umstrukturieren.«'® So kann sie den einzelnen zu sich selbst
bringen, daf} er sich als ein unverwechselbares Subjekt erfihrt und
annimmt.

»Die erzwungene Verleugnung der Subjektivitit«'® wird nicht schon da-
durch aufgehoben, dal man Jugendliche didaktisch zielgerichtet mit be-
stimmten Sachen konfrontiert, sondern dadurch, daB schépferische
Gestaltung, Konstituierung der Welt, teilhabende Erfahrung, Relativie-
rung und Orientierung, Faszination und Selbstbestimmung Schiilern er-
moglicht werden, dall die dsthetische Erfahrung einen gréBeren Raum
in der Schule erhilt, als sie ihn heute hat. Aber die Erfahrung der Vieldi-
mensionalitdt des Lebens und des Lebendigen ist stets Erfahrung von
Polaritét, von Einheit und Trennung, Distanz und Nihe, Angst und Zu-
trauen, Leben und Tod. Nur unter dieser Spannung wird sich wohl die
dsthetische Freude realisieren, wird das Sinnenfillige gefillig erscheinen
und das sinnenhafte Verhalten vergniiglich sein.

Wird die Erfahrung dieser Offenheit und Vieldimensionalitdt verhin-
dert, wie und wo soll dann Wirklichkeitsfiille zur Heimat werden kén-
nen? Wie soll dann Partnerschaftlichkeit unter Menschen und mit der
Natur moglich sein? »Wir haben nicht die Wahl eines zweiten korrigie-
renden Schrittes, wenn wir im Erkenntnisprozefl schon gewaltsam ge-
worden sind.«'? Asthetik und Ethik entsprechen einander. Wieso
sollten wir Jugendlichen mit Appellen kommen?

Die Wirkungslosigkeit appellativer Einwirkung ist leicht zu erkennen
und zu erfahren. Auflerdem ist sie getragen von einem allzu sicheren,
nidmlich verfiijgenden Umgang mit vermeintlicher Wahrheit. Astheti-
sche Erziehung dagegen 146t sich »als Erziehung zum Enthusiasmus«
verstehen und »soll uns jene Grofle nahebringen: die Kunst der Er-
findung«.18

Sich zurechtfinden in der Welt, sie in ihrer Vielfalt und Offenheit erfah-
ren, heimisch in ihr werden — das heiit auch: in der Erfahrung genies-
sen lernen. »Eine &dsthetische Erziehung bestiinde folglich vor allem
darin, den Menschen von klein auf die Gestaltbarkeit der Welt erfahren
zu lassen, ihn anzuhalten und die unendliche Variation nicht nur der Aus-

15 B. Hurrelmann, Uber die Verkiimmerung #sthetischen Lernens, in: K. Doderer (Hg.),
Asthetik und Kinderliteratur. Pliddoyers fiir ein poetisches BewuBtsein, Weinheim/Basel
1981, 56.

16 Hurrelmann, ebd., 63.

17 A.M.K. Miiller, Die Wende der Wahrnehmung. Erwédgung zur Grundlagenkrise in Phy-
sik, Pddagogik und Theologie, Miinchen 1978, 218.

18 R. Garaudy, Asthetik und Erfindung der Zukunft (Akademie der Kiinste), Berlin 1973,
4.



Bilder im Religionsunterricht 115

drucksmoglichkeiten, sondern gerade auch der Aufnahme- und GenuB3-
moglichkeiten zu erkennen«.'® Aber die Begeisterung, die dazu notwen-
dig ist, rithrt von einem Geist, in dem und aus dem alles schon
beschlossen ist. M.a.W.: Kreativitdit und Geschopflichkeit des Men-
schen sind zusammenzusehen so wie Begeisterung und unverfiigbarer
Geist. In diesem Sinne basiert kreative Selbstverwirklichung letzten En-
des auf der Moglichkeit, sich sinnenhaft auf die Fiille der Welt zu kon-
zentrieren, das Gefiihl kreatiirlicher Einheit zu gewinnen, andéchtig zu
sein, meditativ sehend wie horend sich loszulassen und zugleich sich der
Suggestion der eigenen Wahrnehmung zu entziehen, sich auseinander-
zusetzen, aufzuldsen, abzubrechen, zu transformieren, zu kombinieren
usw. Diese Art von Alltagsdsthetik wire eine Form elementarer und all-
gemeiner Liturgie. E

»Auflehnung oder Gebet« (R. Garaudy)? Auflehnung und Gebet, Ge-
bet und Auflehnung. Das Gefiihl schlechthinniger Geborgenheit in der
Offenheit der Welt und Wirklichkeit ist paradoxerweise das Gefiihl von
Geborgenheit durch Offenheit. Diese religitse Perspektive erst 146t in
aller dsthetischen Wahrnehmung die »unendliche Schonheit« sehen, die
von anderer Art ist als gdngige Schonheitsideale. In ihrem Licht wird die
tiefste Menschlichkeit gewahr. Oder umgekehrt (mit Georg Biichner):
Tiefe menschliche Liebe wird dieses Lichtes gewahr. »Die schonsten Bil-
der, die schwellendsten Téne gruppieren, 16sen sich auf. Nur eins bleibt:
unendliche Schénheit, die aus einer Form in die andere tritt, ewig aufge-
blattert, verdndert. Man kann sie aber freilich nicht immer festhalten
und in Museen stellen und auf Noten ziehen und dann alt und jung her-
beirufen und die Buben und Alten dariiber radotieren und sich ent-
ziicken lassen. Man mul} die Menschheit lieben, um in das eigentiimliche
Wesen jedes einzudringen; es darf einem keiner zu gering, keiner zu
héBlich sein, erst dann kann man sie verstehen; das unbedeutendste Ge-
sicht macht einen tieferen Eindruck als die bloBe Empfindung des Scho-
nen, und man kann die Gestalten aus sich heraustreten lassen, ohne
etwas vom AuBeren hineinzukopieren, wo einem kein Leben, kein Mus-
kel, kein Puls entgegenschwillt und -pocht.«2°

Dr. Dietrich ZilleBBen ist Professor fiir Evangelische Theologie und ihre Didaktik an der
Universitdat Kéln.

19 H.v. Hentig, Lernziele im 4sthetischen Bereich, in: O. Schwencke (Hg.), Asthetische
Erziehung und Kommunikation, Frankfurt/M. 1972, 112.

20 Lenz. — Werke und Briefe (Gesamtausgabe 70). Mit einem Nachwort von F. Berge-
mann, Miinchen 1965, 72.



