3.2
Reto Luzius Fetz
Die Entwicklung der Himmelssymbolik

Ein Beispiel genetischer Semiologie

Die in diesem Forschungsbericht vorgestellte Untersuchung gehort zu ei-
ner Reihe von Versuchen', den von J. Piaget begriindeten strukturgene-
tischen Ansatz iiber das Gebiet der Wissenschaftsentwicklung hinaus auf
weitere Bereiche einer umfassenden Kulturphilosophie oder -anthro-
pologie auszudehnen. Die von Piaget befiirwortete Verbindung histori-
scher und psychogenetischer Methoden 148t sich nicht nur auf die Wis-
senschaftsentwicklung anwenden, wie dies Piaget in seiner genetischen
Epistemologie getan hat, sondern vermag auch jene Entwicklungswege
neu zu erschlieBen, die zu den von Kunst und Religion hervorgebrachten
Symbolwelten fiithren. Fiir eine solche Aufgabe wurde im Riickgriff auf
E. Cassirers Programm einer als Symboltheorie konzipierten Kulturphi-
losophie der Begriff einer genetischen Semiologie eingefiihrt. Hat die ge-
netische Epistemologie speziell die Entwicklung wissenschaftlicher
Erkenntnis untersucht, so sollte sich eine genetische Semiologie mit der
Ausbildung aller hoheren Symbolformen wie der dsthetischen und der
religidsen befassen, d.h. deren Ausdifferenzierung und spezielle Leistung
zu erhellen trachten. Die Entwicklung der Himmelssymbolik bietet sich
in einer solchen Perspektive als ein aufschluBreiches Beispiel an, um die
unterschiedlichen Entwicklungsbedingungen wissenschaftlicher Vorstel-

1 Vgl. die folgenden Arbeiten des Verfassers: Genetische Semiologie? Symboltheorie im
Ausgang von E. Cassirer und J. Piaget, FZPhTh 28 (1981) 434-470; Nachahmung, Spiel
und Kunst. Fragen einer genetischen Asthetik, FZPhTh 29 (1982) 489-508; Pour une onto-
logie génétique. Jean Piaget et la philosophie moderne, RIPh 36 (1982) 409-434; Natur-
denken beim Kind und bei Aristoteles. Fragen einer genetischen Ontologie, TPh 44 (1982)
473-513; Zur Genese ontologischer Begriffe. Fiir eine Verbindung Whiteheadscher und
Piagetscher Ansétze, in: H. Holz und E. Wolf-Gazo (Hg.), Whitehead und der ProzeBbe-
griff, Freiburg/Miinchen 1984, 220-239.

Die hier vorgestellte Untersuchung, die im Rahmen des Projekts 1.598-082 des Schweizeri-
schen Nationalfonds zur Férderung der wissenschaftlichen Forschung entstand, wird in
extenso mit anderen Untersuchungen zusammen in einem eigenen Band der von F. Oser
herausgegebenen Reihe »Religion und Entwicklung« (Benziger Verlag, Ziirich/Ein-
siedeln/K&ln) erscheinen; dort soll auch der Zusammenhang mit Osers Theorie des religis-
sen Urteils erortert werden. Dazu vorldufig: R.L. Fetz und F. Oser, Weltbildentwicklung
und religitses Urteil, in: W. Edelstein und G. Nunner-Winkler (Hg.), Akten der Zweiten
Ringberg-Konferenz, Frankfurt/M. 1986.



Die Entwicklung der Himmelssymbolik 207

lungen und religiéser Anschauungen, deren Konflikttrichtigkeit und
mogliche Komplementiritdt zu untersuchen.

Leitideen und Leithypothesen

Da bei der Himmelssymbolik die geschichtliche Entwicklung besser be-
kannt ist als jene des Individuums, lieBen wir uns die Leitideen der Un-
tersuchung von der historischen Forschung geben. Dabei kamen vor
allem jene Geschichtserkenntnisse in Betracht, welche Schritte von uni-
versalhistorischer Tragweite betreffen, die moéglicherweise auch Etap-
pen der individuellen Entwicklung darstellen. Im Vordergrund stand
jener Geschichtsprozefl, der vom Himmel der Religionen zum Weltall
der Physik fiihrt.

Von den Religionshistorikern hat insbesondere M. Eliade behauptet,
daB die Himmelssymbolik oder genereller der Symbolismus der Hohe
sich in allen vormodernen Kulturen wiederfinden lasse. Er zieht daraus
den SchluB}, daf} dieser Symbolismus die Erscheinung einer »unpersonli-
chen, zeitlosen, ungeschichtlichen Struktur« sei, und geht sogar soweit,
von der H6he als einer »transzendentalen Kategorie« des religidsen Be-
wulltseins zu sprechen.2 Mit dieser Aussage kontrastiert die Auffassung
der Wissenschaftshistoriker, wonach die zum modernen wissenschaftli-
chen Weltbild fithrende »Zerstérung des Kosmos« und »Geometrisie-
rung des Raumes«® den Verlust einer jeden rdumlichen Stufenhierarchie
und insbesondere der »vertikalen Achse« des Sakralen zur Folge gehabt
hat. Damit ergeben sich zwei Leithypothesen: Wenn der Symbolismus
der Hohe eine iiberzeitliche Anschauungsform religiéser Erfahrung ist,
wie Eliade es will, dann mu# sie sich auch im BewuBtsein heutiger Men-
schen nachweisen lassen, und zwar um so eindeutiger, je urspriinglicher
dieses BewuBtsein ist. Andererseits ist aber zu erwarten, daf3 der Symbo-
lismus der Hohe in der Konfrontation mit einem wissenschaftlichen
Weltbild neu reflektiert und angeeignet werden muf}, denn eine wissen-
schaftliche Auffassung des Universums 146t in keinem Fall eine reale
Lokalisierung dessen zu, was der religitse Mensch mit » Himmel« meint.

Das empirische Vorgehen

Will man solche Fragen empirisch klidren, so ist man auf die Entwick-
lungspsychologie verwiesen. Innerhalb unserer westlichen Zivilisation
darf am ehesten von Kindern erwartet werden, dafl sie Weltvorstellun-
gen haben, die noch nicht jene der modernen Wissenschaft sind. Schul-
kinder und Heranwachsende werden aber in ihrem Bildungsprozefl un-
ausweichlich mit einem wissenschaftlichen Weltbild konfrontiert. Hier

2 M. Eliade, Traité d’histoire des religions, Paris 1975, 47.101 (deutsch: Die Religionen
und das Heilige, Darmstadt 1966, 62.146).

3 Vgl. A. Koyré, Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum, Frank-
furt/M. 1980, 8.



208 Reto Luzius Fetz

sollten sich somit die Folgen untersuchen lassen, welche die Bekannt-
schaft mit dem Weltall der Physik fiir den Himmel der Religionen hat.

Wir haben mit dieser Absicht Kinder und Jugendliche von fiinf bis zwanzig Jahren nach
der von Piaget verwendeten klinischen Methode in Einzelinterviews befragt und sie gleich-
zeitig ihr »Weltbild« zeichnen lassen. Das Frageraster besteht aus drei Teilen. Der erste
Teil beginnt mit Fragen, die Kinder sich spontan stellen: Wohin kommt man, wenn man
immer weiter geradeaus 1duft? Wenn man ein Loch in die Erde gridbt, immer tiefer? Wenn
man mit einer Rakete immer weiter aufsteigt?

Nach diesen Eingangsfragen hat der Proband seine Vorstellungen vom Weltall darzule-
gen; er wird eigens gefragt, ob dieses eine Mitte, Teile, Grenzen hat und was »auBerhalb«
ist, ob es endlich oder unendlich ist. Im zweiten Teil wird abgeklért, »wo« fiir den Proban-
den Gott existiert (falls er an ihn glaubt); wird mit dem Hinweis auf den »Himmel« geant-
wortet, so wird nachgefragt, bis ersichtlich wird, ob damit eine Ortsbestimmung oder
etwas anderes gemeint ist. Im dritten Teil schlieBlich werden die Probanden direkt mit der
religiosen Himmelssymbolik konfrontiert: Wer sich als Christ bekennt, wird nach der Be-
deutung von »Vater unser im Himmel« sowie von Christi Himmelfahrt befragt, den an-
dern werden die entsprechenden Bibeltexte und dhnliche Aussagen aus andern Religionen
als religionsgeschichtliche Zeugnisse vorgelegt. Die Probanden haben sich dazu zu duBern,
wie sie diese Aussagen verstehen und welche Bedeutsamkeit sie ihnen zumessen, wobei die
Heranwachsenden insbesondere gefragt werden, ob ihnen solche Aussagen iiberholt er-
scheinen, ob man sie heute besser weglassen oder anders formulieren sollte und wie sie sich
den Sachverhalt erklaren, daB diese Aussagen in religitsen Schriften gerade so und nicht
anders gefafit sind.

Ansatz zu einer Stufentheorie

Die Ergebnisse dieser Befragung zeigen, daB die Himmelssymbolik ei-
nen komplexen Entwicklungsprozefl durchmacht, bei dem man idealty-
pisch drei Stadien oder Stufen unterscheiden kann. Diese Stufenfolge ist
als kulturabhéngig zu betrachten, da sie wesentlich durch die Aneignung
moderner wissenschaftlicher Weltvorstellungen bedingt ist. Ob und wie
ein wissenschaftliches Weltbild assimiliert und die Himmelssymbolik
mit ihm vermengt oder von ihm differenziert wird, kann geradezu als
Unterscheidungsmerkmal fiir die verschiedenen Stufen genommen
werden.

Die erste Entwicklungsstufe hebt sich von den folgenden durch das Feh-
len wissenschaftlicher Weltvorstellungen ab — das Kind dieser Stufe
weill noch nichts von der Kugelgestalt der Erde. Das hier konstruierte
Weltbild berechtigt dazu, im Riickblick auf die Menschheitsgeschichte
von einer »archaischen« Stufe zu sprechen. Erstaunlich ist sodann, wie
lange es braucht, bis der Heranwachsende die religidse Symbolwelt und
die wissenschaftlichen Weltvorstellungen als unterschiedliche Bedeu-
tungssysteme auseinanderhélt. Solange deren Eigenstatus und Eigenbe-
deutung nicht erkannt und beide Vorstellungswelten miteinander
vermengt werden, kann von einem »hybriden« Stadium gesprochen
werden. Eine AbschluBlstufe der Entwicklung wird dann erreicht, wenn
der Heranwachsende die Eigenleistung religiéser symbolischer Erkennt-
nis zu erfassen und von den andersgesetzlichen Leistungen naturwissen-



Die Entwicklung der Himmelssymbolik 209

schaftlicher Erkenntnis abzuheben vermag. Diese AbschluBstufe kann
deshalb als die »ausdifferenzierte« Stufe religiéser Symbolerkenntnis
bezeichnet werden.

Die Stufe archaischer Himmelsvorstellungen

Diese erste Stufe haben wir bei einem erheblichen Teil der Kinder zwi-
schen fiinf und acht Jahren gefunden. Ihre generellen Merkmale sind,
daB die Erde flach vorgestellt wird und einen festen Boden hat; beim
Geradeauslaufen kommt man am Ende an eine Mauer oder an einen
Abgrund. Ebenso wird eine feste Himmelsdecke angenommen, an wel-
che die Rakete anstoBit, ohne sie durchbrechen zu kénnen. Hier stof3en
wir aller Wahrscheinlichkeit nach auf das urspriingliche Weltbild von
Kindern, wie es aus der unmittelbaren Erfahrung ihrer Lebenswelt her-
vorgeht; die Représentation der Erde als Kugel scheint in jedem Fall auf
angelerntem Wissen zu beruhen.

DaB Gott »im Himmel« ist, bedeutet dann fiir diese Kinder, daf3 Gott
in der als »Firmament« vorgestellten Himmelsdecke wohnt; entspre-
chend wird Christi Himmelfahrt als die nach dem Erdenaufenthalt er-
folgte Riickkehr Jesu in dieses Firmament gedeutet. Der Himmel kann
auch als ein Boden vorgestellt werden, auf dem Gott oder Jesus und Ma-
ria wohnen. In beiden Fillen bedeutet »im Himmel« die Existenz in ei-
nem iiberirdischen, den Menschen unzugénglichen Raum (Rakete), der
qualitativ von unserer Erde verschieden ist, sei es, daf} er besonders
»fest« ist oder aus »goldenen Steinen« besteht (die uralte indogermani-
sche Vorstellung vom »steinernen Himmel« tauchte spontan in dieser
Form auf).

Die Mehrzahl der Kinder zwischen fiinf und acht Jahren »weiB« natiirlich, dal die Erde
rund ist. DaB trotzdem eine Raumorientierung mit einer absoluten Vertikale vorherrscht,
zeigt sich vornehmlich darin, daB nur der Scheitel der Erdkugel mit H4usern versehen wird
oder auf der unteren Seite der Kugel die Hiuser innen angeordnet werden, mit dem Dach
nach oben. Entsprechend ist auch der Himmel weiterhin »oben«; er kann immer noch in
der Form einer undurchdringlichen Decke gedacht werden, und ebenso kann das Weltall
auch einen festen Boden haben. Dies alles spricht dafiir, daB die »Tiefenstruktur« kindli-
chen Vorstellens und Denkens weiterhin durch die Oben-Unten-Polaritét bestimmt bleibt
und die von den Erwachsenen und Medien vermittelte Vorstellung von der Kugelgestalt
der Erde bis weit in das Primarschulalter hinein eine »Oberfldchenstruktur« bildet.

Das Stadium hybrider Vermengung rehgloser und wissenschaftlicher
Vorstellungen

Wo man die »archaischen« Weltvorstellungen enden und die »hybri-
den« beginnen lassen will, ist weitgehend eine Definitionsfrage. Schon
die Annahme einer runden Erde innerhalb eines noch vorwissenschaft-
lich gedachten Weltganzen ist der Anfang einer Hybridisierung. Von ei-
ner hybriden Konfusion muf} aber spitestens dann gesprochen werden,
wenn zwei unterschiedliche Bedeutungssysteme so miteinander ver-



210 Reto Luzius Fetz

mengt werden, daf} deren jeweilige Eigenbedeutung zu kurz kommt oder
sogar verlorengeht. Fiir die Himmelssymbolik ist dies dann der Fall,
wenn aus dem iiberirdischen »Himmel« das keine absolute Vertikale
mehr aufweisende »Weltall« der Physik wird.

Schiiler, die von der Urknalltheorie hérten und gleichzeitig Bibelunter-
richt erhielten, legten uns eine fiir sie offenbar noch problemlose Kom-
bination von naturwissenschaftlicher Weltentstehungstheorie und
Schopfungsglauben vor: Am Anfang geschah »von selbst« eine grofe
Explosion, dann sah Gott einen fiir seine Schépfung geeigneten Mate-
rieklumpen, unsere zukiinftige Erde, und schuf auf ihm gemiB der im
Sechstagewerk beschriebenen Ordnung an einem Tag die Pflanzen, dann
die Tiere und schlieflich den Menschen. Auf die Frage, was »Vater
unser im Himmel« bedeutet, wird dann in einem solchen Fall erklirt,
der »Himmel« sei das »Weltall«. Gott wird dabei oft als eine iiber-
menschliche Figur vorgestellt, die im Weltall herumschwebt, das »sein
Reich« ist.

Auf die Vorstellung eines solchen Weltraumgottes sind wir noch bei einem fiinfzehnjdhri-
gen Miédchen gestoBen. Von anderen Probanden wird sie von der Frithadoleszenz an in
Frage gestellt. An ihre Stelle tritt dann meistens die Vorstellung Gottes als einer im Univer-
sum waltenden Kraft, die sich um jene Planeten konzentriert, wo es Leben gibt.

Ein Symbolmodell wird uns nun helfen, die beim Ubergang von der »ar-
chaischen« Stufe zum »hybriden« Stadium stattfindende Bedeutungs-
transformation genauer zu verstehen.

Das zur Erkldrung herangezogene Symbolmodell

Bei einem figurativen Symbol wie dem Himmel lassen sich drei Aspekte
unterscheiden. Erstens bezieht sich diese Symbolisierung auf etwas: Wer
zum »Vater im Himmel« betet oder Christi Himmelfahrt feiert, bezieht
sich auf ein Wesen oder auf ein Ereignis, welches als Referenzobjekt der
Symbolisierung bezeichnet werden kann. Zweitens hebt das Symbol eine
oder mehrere Bedeutung dieses Referenzobjekts hervor: DaBl Gott »im
Himmel« ist, symbolisiert seine Erhabenheit, Méchtigkeit, Andersheit...,
die »Himmelfahrt« Christi symbolisiert seinen Eingang in ein gottliches
Leben. Diese Bedeutung des Referenzobjekts wird durch das Symbol
als sinnliches Zeichen, d.h. durch seine Zeichengestalt vergegenwirtigt;
diesen dritten Aspekt konnen wir die Figuration des Symbols nennen:
Gott der Erhabene, Machtige wird als jener figuriert, der »im Himmel«
ist, der Eingang in ein gottliches Leben als »Himmelfahrt«. »Figurative
Symbole« sind damit solche, bei denen die Vergegenwiirtigung von
Bedeutungen eines Referenzobjekts durch die duBere oder innere Wahr-
nehmung einer Figur erfolgt, deren Zeichengestalt als Symbol fun-
giert.

Im Unterschied zu einem durch Konvention festgelegten figurativen



Die Entwicklung der Himmelssymbolik 211

»Zeichen« kann nun die Beziehung Figuration-Bedeutung-Referenzobjekt
bei einem figurativen »Symbol« nicht willkiirlich abge@ndert werden: Gott
der Erhabene 4Bt sich nicht als jener figurieren, der »in der Erde« ist,
und Kinder und Jugendliche sind sich spontan einig, dafl das nicht geht.
Eine Grundfrage figurativer Symbolik ist demnach, warum ein so gedeu-
tetes Referenzobjekt gerade in diese Anschauungsform gekleidet, gera-
de so figuriert wird.

Fiir die Himmelssymbolik diirfte die Antwort auf diese Grundfrage in
der natiirlichen Stellung des Menschen im Kosmos zu suchen sein. Be-
deutsame Phidnomene sind der aufrechte Gang (der ja selbst religios als
Ausrichtung des Hauptes auf den Himmel gedeutet wurde) und die auf
die Vertikale und Horizontale fixierten physiologischen Orientierungs-
systeme; dazu kommen alle Urerfahrungen, welche mit dem Gegensatz
zwischen Hohe und Tiefe, zwischen Befreiung und Beengung, zwischen
Uberlegenheit und Unterlegenheit zu tun haben. In dieser mit der Exi-
stenzsituation des Menschen verkniipften Oben-Unten-Polaritdt kénnen
wir die natiirliche Basis der Himmelssymbolik erblicken, von der wir an-
nehmen diirfen, daB sie seit den Anfingen der Menschheit gegeben ist
und trotz aller Menschheitsrevolutionen weiterbesteht. Dal} sie in einer
modernen, von der Wissenschaft geprigten Zivilisation jedoch anders ge-
lebt und neu angeeignet werden muB}, zeigt nun gerade die individuelle
Entwicklung.

Erkldrung der bisherigen Entwicklung

Mit diesem Modell 148t sich erstens die als »archaisch« bezeichnete Stufe
des Kindes besser verstehen. Das Kind vermag offenbar bei der Himmels-
symbolik nicht zwischen Figuration, Bedeutung und Referenzobjekt zu
unterscheiden: DafB Gott »im Himmel« ist, heif3t hier, dafl Gott in Wirk-
lichkeit seinen Ort in einem uns unzuginglichen, besonders festen oder
schénen Himmelsraum hat, und entsprechend wird auch die »Himmel-
fahrt« als ein realer Aufstieg in diese iiberirdische Sphire gedacht. Auf das
Referenzobjekt wird also realiter die Figuration iibertragen; figurative
und reale Raumorganisation fallen zusammen. Das Symbolische der Figu-
ration wird noch nicht als solches erkannt; die Symbolwelt des Kindes
ist gleichzeitig seine Realwelt.

Mit dem gleichen Modell kénnen wir zweitens das »hybride« Stadium der
Vermengung naturwissenschaftlicher und religiéser Vorstellungen, fiir das
der Weltraumgott typisch ist, genauer analysieren. Wie auf der »archa-
ischen« Stufe wird hier noch nicht wirklich zwischen religiéser symboli-
scher Figuration und realer Raumorganisation unterschieden; aber die aus
der Erfahrung der Lebenswelt hervorgehende Raumorganisation wird nun
durch jene eines rudimentiren wissenschaftlichen Weltbildes ersetzt. Die
Folge ist, daf die religiose Figuration an das wissenschaftliche Weltbild
angepaBt wird; die Kinder dieses Stadiums finden es »richtiger« zu sa-
gen, Gott sei »im Weltall«, statt wie frither zu sagen, er sei »im Himmel«.



212 Reto Luzius Fetz

Dabei geht aber die vertikale Achse der Himmelssymbolik verloren.
Denn im wissenschaftlichen Weltbild ist die Oben-Unten-Polarit4t rela-
tiv zum Betrachter. Gott ist demzufolge nicht immer »oben«, da er, wie
nun argumentiert wird, auch die Bewohner der »unteren« Erdhilfte se-
hen mufl und iiberhaupt das ganze Weltall sein »Reich« ist.

Damit féllt jedoch der Ursinn der religiésen Himmelsfiguration dahin:
Gott ist nicht mehr jener, der in einer hoheren, andersartigen Sphire
wohnt. Verglichen mit dem Himmelsgott der archaischen Stufe ist der
Weltraumgott des hybriden Stadiums wohl als eine Dekadenzform zu
betrachten; er ist als religiése Figur auch nicht iiberlebensfihig. Die kri-
tische Infragestellung eines anthropomorph représentierten Weltraum-
gottes setzt denn auch friith ein; die Alternative ist dann meistens die
Vorstellung Gottes als einer im Weltraum waltenden Kraft, die das Le-
ben erzeugt. Diese Alternative 14t der Himmelssymbolik keinen Platz
mehr. Damit sie auf einer hoheren Ebene wieder angeeignet werden
kann, muB} in der Adoleszenz ein neuer Reflexionsweg beschritten
werden.

Die Ausdifferenzierung der Himmelssymbolik

Dieser neue Weg wird dadurch eréffnet, daB die bisherige Gleichsetzung
der Figuration »Gott ist im Himmel« mit einer realen Raumordnung au-
Ber Kraft gesetzt wird: »im Himmel« wird nicht mehr als eine reale Orts-
angabe aufgefafit. Im Unterschied zum hybriden Stadium ist das
Subjekt dieser neuen Stufe nicht mehr bemiiht, diese Figuration mit ei-
nem wissenschaftlichen Weltbild in Einklang zu bringen. Die auf den
vorangehenden Entwicklungsstufen angetroffene Projektion religitser
Vorstellungen auf einen Realraum wird reflektiert und riickgingig ge-
macht. Das Subjekt kann nun erkldren, die Aussage »Gott ist im Him-
mel« sei nicht »wortlich« zu verstehen, sondern »bildhaft« zu nehmen;
von rund sechzehn Jahren an kommt die begriindete Antwort, der
»Himmel« sei ein Symbol. Gleichzeitig vermag das Subjekt sich bewuft-
zumachen, was das »im Himmel« aufgrund der korperlichen Positiona-
litdt des Menschen alles bedeuten kann; es wird auch erkannt, daf} diese
symbolische Figuration nicht beliebig abgedndert werden kann.

Die entscheidende Neuerung besteht somit darin, da3 durch die Aufhe-
bung der Identifikation der religitsen symbolischen Figuration mit einer
realen Raumordnung die Bedeutung dieser Figuration freigesetzt wird.
Das Subjekt dieser Stufe ist nun imstande, zwischen dem zu unterschei-
den, was wir in unserem Modell die Figuration, die Bedeutung(en) und
das Referenzobjekt eines Symbols oder einer Symbolisierung genannt
haben.

DaB dieser Differenzierungsvorgang nicht in das Subjekt hineingedeutet, sondern von die-
sem tatséchlich vollzogen wird (wobei die sprachliche und sachliche Addquatheit natiirlich
stark variieren kann), belegt die folgende Antwort eines siebzehnjdhrigen Gymnasiasten



Die Entwicklung der Himmelssymbolik 213

auf die Frage, ob das »aufgefahren in den Himmel« ein veralteter, iiberholter Bestandteil
eines mit einem falschen Weltbild verbundenen Glaubens sei: »Jede Religion hat Bilder,
und ich weifl nicht, ob man dann sagen kann, diese Bilder seien veraltet, iiberholt. Wenn
man dieses Bild wirklich als Bild nimmt und das Eigentliche darin sieht, was es darstellen
soll, dann ist das nicht iiberholt... Aber wenn man es wirklich als Geschehen betrachtet,
dann ist es schon veraltet.«

Dieses Subjekt steht offensichtlich auf einer anderen Entwicklungsstufe
als das Subjekt der »archaischen« Stufe oder des »hybriden« Stadiums:
Es kann auf die Eigenbedeutung religioser Symbolik reflektieren, sich
einen Symbolgehalt als solchen aneignen. Das religiose Symbol wird
zum Medium einer Erkenntnis, deren Eigenrecht neben der andersge-
setzlichen wissenschaftlichen Denkweise und Vorstellungsform erkannt
und anerkannt wird. Deshalb kann hier von der »ausdifferenzierten«
Stufe religioser Symbolerkenntnis gesprochen werden. Die Moglichkeit
einer solchen Aneignung des Symbols darf als ein Positivum der Moder-
ne betrachtet werden; in vormodernen Kulturen, wo das Subjekt nicht
den Unterschied zwischen einer religiésen symbolischen Figuration und
einem wissenschaftlichen Weltbild in sich austragen muf}, wiirden wir
eine solche Ausdifferenzierung wohl vergeblich suchen.

Als Negativum muf} jedoch vermerkt werden, dafl der mit einer religit-
sen symbolischen Figuration wie dem »Himmel« verbundene Bedeu-
tungsgehalt bei den meisten heutigen Jugendlichen sehr arm ist.
»Himmel« bedeutet entweder »Freiheit« oder »regierende Position«
oder ein Drittes, aber fast nie Mehreres zusammen, wie es die Komplexi-
tédt eines echten religiosen Symbols will. Je nach der vorherrschenden
Bedeutung variiert dann auch die emotionale Beziehung zum Symbol
des Himmels: bei »Freiheit« ist sie positiv, bei »regierender Position«
negativ.

Allgemeine SchluB3folgerungen

Die als Leithypothese genommene Behauptung Eliades, die Oben-
Unten-Polaritét stelle eine universalhistorische, weil iiberzeitliche An-
schauungsform religiosen BewuBtseins dar, ist durch die psychogeneti-
schen Befunde nicht entkréftet, nicht »falsifiziert« worden. Die durch
diese Befunde nahegelegte Stufenfolge der Symbolentwicklung stiitzt
vielmehr eine solche Behauptung. Fiir Kinder der »archaischen« Stufe
stellt offensichtlich die vertikale Achse eine Werthierarchie dar, bei der
der »Himmel« einen durch besondere Eigenschaften ausgezeichneten
Bereich der Transzendenz bildet — dies sogar dann, wenn eine runde
Erde angenommen wird. Beim »hybriden« Stadium wird dies mit der
Ersetzung des »Himmels« durch das »Weltall« zwar anders: der »Welt-
raumgott« geht jener Attribute verlustig, welche die vertikale Achse
dem »Himmelsgott« zugewiesen hatte. Aber beweisen nicht der tempo-
rdre Charakter der Vermengung des religiésen » Himmels« mit dem phy-
sikalischen »Weltall« und die baldige Infragestellung des Weltraum-



214 Reto Luzius Fetz

gottes, daB das religiose BewuBtsein ohne die Anschauungsform der
Hohe nicht mehr es selbst ist? Wenn und sofern es nach dem hybriden
Zwischenstadium wieder zu sich selbst kommt, setzt es die als zeitlos er-
kannte symbolische Figuration erneut in ihr Recht ein und 148t sich
vom andersgesetzlichen naturwissenschaftlichen Weltbild nicht mehr
beirren.

Damit 14Bt sich auch die Frage beantworten, wie die Himmelssymbolik
die Konfrontation mit dem naturwissenschaftlichen Weltbild tibersteht.
Diese Auseinandersetzung erzwingt die Reflexion und den Riickgang
auf den genuinen Bedeutungsgehalt religioser symbolischer Figuration.
Statt in einem Kosmos leben zu kdnnen, der ungeschieden Real- und
Symbolwelt ist, wie das in vorwissenschaftlichen Menschheitsepochen
wohl der Fall war und auf der »archaischen« Stufe des Kindes noch
moglich ist, miissen nun die wissenschaftliche Vorstellung der raumzeit-
lichen Wirklichkeit und die symbolische Figuration religitser Sinnstruk-
turen ausdifferenziert werden. Der Heranwachsende muf3 neben seinen
wissenschaftlichen Verstehensformen die »ausdifferenzierte« Stufe reli-
giosen Symbolverstehens aufbauen. Nicht von ungeféhr ist ein angemes-
senes Symbolverstidndnis gerade unter den Erkenntnisbedingungen der
Neuzeit eine vordringliche Aufgabe geworden.

Padagogische Konsequenzen

Eine Religionspddagogik, welche der hier aufgezeigten Entwicklung
Rechnung tragen will, miiite erstens die Verwandtschaft zu nutzen wis-
sen, die zwischen der »archaischen« Weltvorstellung des Kindes und
dem Himmel als religioser Anschauungsform besteht. Verfehlt erscheint
es, wenn im Hinblick auf spiter auftauchende Schwierigkeiten der
Koordination religiser und wissenschaftlicher Anschauungsformen
von Anfang an das wissenschaftliche Weltbild favorisiert und dem Rea-
lismus kindlicher Himmelsvorstellung, die sich auf urspriingliche Weise
mit biblischen Anschauungen trifft, entgegengearbeitet wird. Zweitens
scheint es aber ebenso wichtig, von dem Zeitpunkt an, da wissenschaftli-
che und religiose Anschauungen hybride vermengt werden und der Sinn-
gehalt der letzteren verlorenzugehen droht, den Prozefl der Ausdiffe-
renzierung beider zu férdern — nicht alle Heranwachsenden bringen ja
diese von sich aus zustande, und nur in den wenigsten Fillen fiihrt sie
zu einer addquaten Erkenntnis der Eigenleistung religios-symbolischer
Reprisentation und der Komplexitét ihres Bedeutungsgehalts. Der Aus-
drucksreichtum religioser Symbolik diirfte aber wohl nur dann seine
volle Anerkennung finden, wenn gleichzeitig auf die Grenzen wissen-
schaftlicher Symbolisierung und Modellisierung aufmerksam gemacht
wird — eine Aufgabe, in die sich der Religionsunterricht mit dem Philo-
sophieunterricht teilen miifite.

Dr. Reto Luzius Fetz ist Professor fiir Philosophie an der Universitédt Freiburg/Schweiz.



