11
Karl Ernst Nipkow

Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie

Zur Bedeutung der Dimension des Lebenslaufs in der Praktischen Theo-
logie und Religionspadagogik

1 Individuelle Lebens- und Glaubensgeschichte im Gesamigefiige von Praktischer

Theologie und Religionspidagogik

1.1 Gesellschaft - Christentum/Kirche - der einzelne

1.2 Religionspadagogische Grundaufgaben als mehrdimensionales Spektrum

1.3 Lebenslaufforschung als Element von Religionspiddagogik und Praktischer Theolo-
gie bei J. W. Fowler

2 Entdeckungs- und Verwendungszusammenhidnge der Frage nach den Erwachsenen
2.1 Lebenslaufforschung - Lebensberatung - Krisenbewiltigung

2.2 Spirituelles Wachstum und religiése Entwicklung

2.3 Gemeinsames Lernen zwischen den Generationen in Kirche und Gesellschaft
2.4 Lehrer im Wandel ihrer Lebensgeschichte und religiosen Lebenslinie

2.5 Entdeckung der Lebensgeschichte in systematisch-theologischen Kontexten

3 Von Gott zum Menschen als Autor der Lebensgeschichte

3.1 Begriffliche Explikationen

3.2 Tiagliche Glaubensdynamik und Grade (Stufen) der Anfechtung (Luther)

3.3 Die Lebensalter als Stufen in der Schule Gottes (Comenius)

3.4 Gott oder das transzendentale Ich als Autor der Lebensgeschichte? (Hamann) -

4  Lebensgeschichte, menschliche Selbstverantwortung und Gottesfrage

4.1 Die psychische Geburt Gottes in der Kindheit - zur psychoanalytischen Sicht

4.2 Religioses Denken und Verselbstandigung - zur kognitiv-strukturellen Sicht

4.3 Erwachsenwerden als Christ in Selbstverantwortung

4.4 Gott als Grenzbegriff des Denkens und der den Menschen anredende Gott der Er-
fahrung

4.5 Zielbilder erwachsenen Glaubens und ihre Problematik

4.6 Grundsitze seelsorgerlicher und padagogischer Begleitung

Der Bezug auf die individuelle Lebens- und Glaubensgeschichte ist eine
wichtige, aber nicht die einzige Dimension von Praktischer Theologie und
Religionspiadagogik (1). Der angemessenen Einschatzung der Fragestel-
lung dient ferner der Blick auf die Zusammenhange, in denen das Thema
wiederentdeckt worden ist und verwendet werden soll (2). Das Nachden-
ken iiber den Weg des Menschen durch die Lebensalter ist im Grunde alt,
so daB eine geschichtliche Rekonstruktion aufschluBreich ist. Sie 148t die
tiefgreifenden neuzeitlichen Veranderungen aufscheinen, die dem The-



4 Karl Ernst Nipkow

ma widerfahren sind: von Gott als Autor der Lebensgeschichte zum ein-
zelnen Menschen selbst und zu den gesellschaftlichen Konstrukteuren
menschlicher Lebensldufe, die doppelte Wendung zum Individuum als
Subjekt und zum vergesellschafteten Subjekt (3). Ob iiberhaupt und wie
die Lebensgeschichte eine religiose Lebenslinie mit umschlieBt, ist jetzt
offen. Die Theorien zur religiosen Entwicklung verwenden entsprechend
nichttheologische Schliisselbegriffe (z.B. Identitit bei R. Preul und vielen
anderen) sowie breit anwendbare Bezeichnungen fiir Gottesbeziehung
(Mensch-»Ultimates«, F. Oser) und Glauben (»faith« als »Lebensglau-
be« des Menschen tiberhaupt bei J. W. Fowler, Ubersetzungsvorschlag
des Vfs.). Wenn diese >Konstrukte« trotzdem auf die christliche Gotteser-
fahrung angewendet werden sollen, wird eine Vielzahl systematischer
Probleme aufgeworfen (4). Erst ihre Priifung erlaubt eine reflektierte
praktische Anwendung, die gleichzeitig theologischen, piddagogischen
und sozialwissenschaftlichen Kriterien gerecht wird.

1 Individuelle Lebens- und Glaubensgeschichte im Gesamtgefiige von
Praktischer Theologie und Religionspadagogik

Es kann verhédngnisvoll werden, neue Kategorien vorschnell fiir das neue
Ganze zu nehmen. In der Vergangenheit ist dies geschehen, als der the-
matisch-problemorientierte Religionsunterricht, der von seinen Vertre-
tern als ein zweiter, ergdnzender didaktischer Grundtypus in Verschrén-
kung mit dem biblischen Unterricht gedacht war, von manchen zur be-
herrschenden Unterricht gedacht war, von manchen zur beherrschenden
Unterrichtsform gemacht wurde oder gar zu der religionspadagogischen
Gesamtkonzeption avancierte. Mit der Symboldidaktik konnte es sich
wiederholen. Hinsichtlich der Rezeption der Lebenslaufforschung sollte
eine einseitige Proportionierung von vornherein vermieden werden. Statt
den Praktiker durch ein Konzeptionskarussell zu verwirren, besteht die
wissenschaftliche Pflicht darin, vermeintlich umfassende neue »Konzep-
tionen« auf das zu reduzieren, was sie in der Regel sind, und sie als ledig-
lich neue Fragerichtungen in ihrer aspekthaften Bedeutung in eine iber-
greifende religionspadagogische Theoriebildung einzuordnen.

1.1  Gesellschaft - Christentum/Kirche - der einzelne
Religionspadagogische Theorie und Praxis wird drei groBe Dimensionen
beachten miissen, denn Religion und religiose Erziehung sind in unserer
geschichtlich bestimmten Entwicklung in drei Bedingungsfelder einge-
bettet, denen zugleich drei Verwendungs- und Bewihrungs- sowie drei
Aufgabenfelder entsprechen: Gesellschaft, Kirche/Christentum sowie
Lebensalltag und Lebenslauf der einzelnen Menschen.

Die Katechetik zur Zeit der Evangelischen Unterweisung dachte gesell-
schaftsvergessen von der Kirche her und beachtete auch nur wenig die



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 5

konkrete Lebenswelt und -geschichte der Kinder und Jugendlichen -
oder gar der Erwachsenen. Die folgende neuere Religionspiadagogik war
umgekehrt ziemlich kirchenvergessen, und zwar schon die historisch-kri-
tisch inspirierte, riickte aber dafiir zunichst den in seinen existentiellen
Grundsituationen existentialhermeneutisch gedeuteten Menschen als
solchen vor Augen und anschlieBend, in der thematisch-problemorien-
tierten Religionspadagogik, die gesellschaftlichen Einfliisse und Heraus-
forderungen (gesellschafts- und ideologiekritische Analysen, sozialethi-
sche Themen) sowie die konkrete Lage und Sozialisationsgeschichte der
Schiiler (Religionsunterricht als Sozialisationsbegleitung). Eine den gan-
zen Lebenslauf beriicksichtigende Theoriebildung fehlte nach wie vor.
Sie entwickelte sich auch nicht in den noch ausdriicklicher erfahrungsher-
meneutisch angelegten Varianten (Korrelationsdidaktik, Symboldidak-
tik).

Seit Mitte der 70er Jahre ist der Versuch gemacht worden, die drei ge-
nannten Dimensionen in dreifach ansetzenden Gesamtdarstellungenmit-
einander zu verbinden: Erstens sollte die gewonnene ideologiekritische
Sensibilitat fiir das Schicksal von Religion und religidser Erziehung in ge-
sellschaftlichen Bedingungs- und Verwendungszusammenhingen die
Religionspédagogik nachdriicklich aus ihrer Gesellschaftsvergessenheit
herausfithren. Mit der gesellschaftlichen Perspektive ist zweitens pro-
grammatisch die Kircheauf dem Hintergrund der neuzeitlichen Christen-
tumsgeschichte und der Dilemmata der Volkskirche wieder in die reli-
gionspidagogische Diskussion einbezogen worden, um so der Kirchen-
vergessenheit entgegenzuwirken. Beide Hinsichten waren drittens mit
den betroffenen Menschen in lebensweltlicher und lebensgeschichtlicher
Perspektive zu verschrinken, mit den Kindern, Jugendlichen und Er-
wachsenen im ganzen Lebenslauf, und zwar nicht in individualistischer
Verkirzung, sondern im Generationenzusammenhang, um so auch die
inzwischen wichtig gewordene »Schiilerorientierung« dimensionsreicher
zu entfalten’.

Aufkatholischer Seite hat in préziser Weise R. Englert » Gesellschaftsge-
schichte«, » Christentumsgeschichte «und » Individualgeschichte « zu inte-
grieren versucht®. Fiir die Praktische Theologie im ganzen verdient der
neue umfassende »GrundriB« von D. Réssler groBte Beachtung, der die
Gegenstandsfelder aus eigenen Uberlegungen heraus ebenfalls im ge-

1 Vgl den jeweiligen Ausgangspunkt der drei Binde bei K. E. Nipkow, Grundfragen der
Religionspadagogik, Bd. 1: Gesellschaftliche Herausforderungen und theoretische Aus-
gangspunkte, Gitersloh 1975, °1984; Bd. 2: Das padagogische Handeln der Kirche, Gii-
tersloh 1975, *1984; Bd. 3: Gemeinsam leben und glauben lernen, Giitersloh 1982.
2 Glaubensgeschichte und BildungsprozeB. Versuch einer religionspadagogischen Kai-
rologie, Miinchen 1985. R. Englert verdankt hierbei wichtige AnstoBe R. Preul, der als er-
ster Grundlagen fiir eine »religionspadagogische Bildungstheorie« unter Beriicksichti-
Eung der Dimension der Lebensgeschichte gelegt hat (Religion - Bildung - Sozialisation.
tudien zur Grundlegung einer religionspidagogischen Bildungstheorie, Giitersloh 1980,
bes. 143ff.173f).



6 Karl Ernst Nipkow

nannten Sinne dreifach ausmiBt: Die drei groBen Teile des Werkes betref-
fen den »Einzelnen«, die »Kirche« und die » Gesellschaft<.

Résslers Begriindung fuBt auf der »dreifache(n) Gestalt des Christentums in der Neu-
zeit«*, »Das neuzeitliche Christentum ist von Anfang an in doppelter Gestalt aufgetreten:
als kirchliches Christentum und als das Christentum der Gesellschaft oder der Offentlich-
keit. Die Forderung und Verwaltung des offentlichen Christentums lag zwar beim Staat,
war indessen nie vollig vom EinfluBbereich der Kirche abgetrennt, und bis heute ist dieser
EinfluB in wesentlichen Fragen durch die Verfassung geregelt (Grundgesetz Art. 4, Art.
7).« Trotz dieser verbleibenden Zusammenhénge sind jedoch kirchliches und offentliches
Christentum immer wieder auch auseinandergetreten. Nicht nur wirken christliche Werte
im gesellschaftlichen Christentum relativ verselbstindigt weiter; auch »der einzelne
Mensch« wurde »in religioser Hinsicht sich selbst iiberlassen«®. Die dritte Gestalt des neu-
zeitlichen Christentums kann folglich »das individuelle oder private Christentum« ge-
nannt werden (ebd. ). Es hat heute nicht nur die vielfaltigsten innerchristlichen Formen an-
genommen und bei manchen Unsicherheit hervorgerufen, wie man sich als Christim »defi-
nitorischen Niemandsland« (A. Feige) volkskirchlicher Mitgliedschaft verstehen soll, son-
dern es ist auch synkretistische Mischformen mit anderen religiésen Traditionen in »neuen
religiosen Bewegungen« und mit neuen Formen der Selbst- und Gemeinschaftserfahrung
in »human potential movements« eingegangen.

Die Einheitder Praktischen Theologie im allgemeinen und der Religions-
padagogik als Teil der Praktischen Theologie im besonderen ist nun
durchaus innerhalb der genannten dreifachen Konfiguration zu entfalten
und durch sie hindurch zu identifizieren’. Denn: Die Dimensionen der
Gesellschaft und des einzelnen, das gesellschaftliche und das individuelle
Leben, sind nicht von auBen herangetragene Aspekte, sondern gehoren
konstitutiv zur theologischen Selbstverstandigung hinzu. Dies gilt empi-
risch-analytisch, weil gelebte (christliche) Religion nicht anders als in die-
sen Lebenskontexten gegeben ist. Es gilt normativ-dogmatisch, weil die
christliche Offenbarungswahrheit auf die Wirklichkeit im ganzen in ret-
tender und erneuernder Absicht gerichtet ist, in ihr erfahren wird und an
ihr ausgelegt werden mufB®.

1.2 Religionspadagogische Grundaufgaben als mehrdimensionales
Spektrum

Die drei genannten »Bedingungsfelder« sind zugleich auch » Zielfelder
einer Erprobung der innovativen Kraft des Glaubens«’. Das bedeutet,
daB auch zur Seite der Bestimmung der religionspadagogischen Grund-
aufgaben hin die individuelle Begleitung des einzelnen in seinem Lebens-
lauf nur eine Aufgabe darstellt. Zur Zeit riickt sie in der evangelischen wie

GrundriB der Praktischen Theologie, Berlin/New York 1986.

Vgl. a.a.0., 791f.

Vegl. a.a.0., 81.

D. Réssler, a.a.0., 82.

Vgl. a.a.0., 53-58.

Vel. G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. 1, Tiibingen 1979, 41f.
R. Englert, a.a.0., 27.

Nolle BN o Q¥ I It



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 7

katholischen Religionspidagogik auffallig in den Mittelpunkt der Auf-
merksamkeit. Kaum noch tbersehbar ist die Zahl der Veroffentlichun-
gen, die sich dabei am Begriff der »Identitit« orientieren. Es ist jedoch
angemessener, die »lebensbegleitende, erfahrungsnahe Identitatshilfe« -
und damit die lebensgeschichtliche Dimension - zwar als die immer not-
wendige Ausgangsaufgabe (1. Grundaufgabe) anzusehen, aber nicht
schon als das Ganze!®. Gleichzeitig mit dem in diesen Ausfithrungen er-
folgenden Pladoyer fiir die Bedeutung der individuellen Lebens- und
Glaubensgeschichte muB die Religionspadagogik davor gewarnt werden,
sich vom Blick auf den einzelnen ganz absorbieren zu lassen. Es fallt
schwer, die politisch-ethischen Handlungsaufgaben, die um des gemein-
samen Wohls aller Menschen willen angesichts der weltweiten Lebens-
und Uberlebensprobleme anstehen (2. Grundaufgabe), ferner das ele-
mentare Ringen um den Wahrheitsanspruch der biblisch-christlichen
Uberlieferung in einer pluralistischen Situation (3. Grundaufgabe) oder
gar das okumenische Lernen, das in den Ortsgemeinden zu beginnen hat,
von den Lernherausforderungen der kritischen Okumene umgriffen und
durch Okumene als »Eine Welt« herausgefordert wird (4. Grundauf-
gabe), ebenfalls unter den Begriff der religiésen Identitatsbildung zu pres-
sen. Theologisch gesprochen geht es gleichzeitig um die Wege zum »per-
sonlichen«, »gelebten«, »biblischen« und »gemeinsamen« Glauben''.

1.3 Lebenslaufforschung als Element von Religionspidagogik und
Praktischer Theologie bei J. W. Fowler

In der 1982 einsetzenden westdeutschen Rezeption James W. Fowlers'
ist bisher nicht erkannt worden, daB seine vieldiskutierte Theorie der
Glaubensentwicklung (»theory of faith development«) ebenfalls seiner
eigenen Auffassung nach nur einen begrenzten Stellenwert beanspruchen
darf und auBerdem Klar in ein christliches praktisch-theologisches Ge-
samtkonzepteingefiigt ist. Jingst ist zwar richtig gesehen worden, daB sei-
ne Theorie eine Verbindung schafft »zwischen zwei Disziplinen der Prak-
tischen Theologie in USA, die bisher wenig voneinander Notiz genom-

10 Vgl in diesem Sinne das Gefiige von vier padagogischen Grundaufgaben der Kirche
bei Nipkow, Grundfragen, Bd. 2, a.a.0., 89-228; Bd. 3, a.a.0., 45-261.

11 Vgl. die Untertitel fiir die Grundaufgaben in Bd. 3 meiner » Grundfragen« (a.a.0.). -
Eine dhnliche Aufgabendimensionierung trifft auch H. Schmidt (Religionsdidaktik; 2
Bde., Stuttgart u.a. 1982/1984). Seine drei » Zielperspektiven« betreffen in derselben Rei-
henfolge die Identitétsfrage (I, 175ff; II, 63), die politisch-soziale Aufgabe (I, 184ff; II,
11[221%)0lf1ft)1d die Wahrheitsfrage im Kontext iiberlieferter und gelebter Deutungen (I, 195ff;
12 Dem Vf. ist dieser Gesamtrahmen bei der Aufnahme der Befunde Fowlers (Grund-
fragen, Bd. 3, a.a.0., 47ff) entgangen, weil von unsystematischen Querverbindungen zu
praktisch-theologischen Themen vor 1921, dem Erscheinungsjahr von »Stages of Faith«
(San Francisco u.a.) abgesehen, Fowlere st in den letzten Jahren zu einer systematischen,
allerdings m.E. noch nicht stringent gelungenen Einbeziehung seiner Glaubensentwick-
lungstheorie in das Ganze der Praktischen Theologie und Religionspadagogik iibergegan-
gen ist.



8 Karl Ernst Nipkow

men haben: Religious Education und Pastoral Counseling«*, Um einsei-
tige Beurteilungen zu vermeiden, ist dariiber hinaus folgendes festzustel-
len: Erstens ist die »Strukturstufen«-Theorie der Glaubensentwicklung,
die sich neben Erikson vor allem Impulsen der kognitiv-strukturellen
Entwicklungspsychologie der Piaget-Schule verdankt, fiir Fowler nur ein
Teilelement innerhalb des religionspddagogischen Aufgabenfeldes der
»Bildung und Wandlung von Menschen«'*, ein Teilstiick einer »christli-
chen Paideia« als groBeres Ganzes'.

Dies Teilelement hat als eigentliche Grundlage eine theologische Theorie von Gottes »sou-
verédner Liebe«, die Menschen und Kosmos umschafft (»a theory of God’s sovereign love
as the pattern of action underlying and giving character to the cosmic process«'®). Sie ist au-
Berdem durch eine »Theorie der Tugenden und Leidenschaften christlichen Lebens« (»a
theory of the virtues and affections of the Christian life«!”) sowie durch eine » Theorie der
methodologischen Grundsétze und Strategien fiir die Glaubensbildung« (»a theory of me-
thodological principles and strategies for formation in faith«'®) zu erginzen.

Zweitens gehort die religionspadagogische Aufgabe der »christlichen
Paideia« mit ihren genannten vier Teilelementen in das groBere
Aufgabenensemble der Praktischen Theologie im ganzen, wozu fiir
Fowler neben den traditionellen Aufgaben von Kirchenleitung und -ver-
waltung, Verkiindigung, Gottesdienst und Seelsorge auch das »Engage-
ment in gesellschaftlichen Strukturen« zahlt (»engagement with societal
structures«'?). Die Aufmerksamkeit fiir den Lebenslauf und die religiose
Lebenslinie des einzelnen ist in unserer geschichtlich-gesellschaftlichen
Lage 2.T. auch Symptom eines Riickzugs nach innen. Die gesamtgesell-
schaftlichen Bedingungen und gesamtkirchlichen Verantwortlichkeiten
dirfen jedoch nicht aufgeopfert werden. Andernfalls spiegelt die Theorie
nur die privatisierte biirgerliche Form neuzeitlichen Christentums wider.

13 W. Neidhart, Die Glaubensstufen von James W. Fowler und die Bediirfnislage des Re-
ligionspadagogen, in: H.-J. Fraas / H.-G. Heimbrock (Hg.), Religiése Erziechung und
Glaubensentwicklung. Zur Auseinandersetzung mit der kognitiven Psychologie, Gottin-
gen 1986, 123.

14 Vgl. J. W. Fowler, Practical Theology and the Shaping of Christian Lives, in: D. S.
Browning (ed.), Practical Theology: The Emerging Field in Theology, Church, and World,
San Francisco 1983, 148-166, hier 153. Vgl. auch ders., Practical Theology and Theologi-
cal Education: Some Models and Questions, in: Theology Today, April 1985, 49-51. In
seinem neuesten Buch ordnet Fowler entsprechend die Glaubensentwicklungstheorie und
ihre Ergebnisse in ein Konzept christlicher Erwachsenenbildung ein: Becoming Adult, Be-
coming Christian. Adult Development and Christian Faith, San Francisco 1984.

15 Zur Rolle christlicher Erzichung und Bildung (»Christian paideia<) fiir das ffentli-
che Schulsystem in einer pluralistischen Gesellschaft vgl. Fowlers Abhandlung iiber: Plura-
lism, Particularity and Paideia, in: The Journal of Law and Religion, vol. I1,2, 1984, 263~
307. Hier wird im Sinne der oben angefiihrten dreifachen Konfiguration das »gesellschaft-
liche Christentum« behandelt.

16  Practical Theology and the Shaping of Christian Lives, a.a.0., 156ff (im Original kur-
siv).

17) Ebd. 160f.

18 Ebd. 161ff.

19 Ebd. 153,



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 9

Aus derselben Sorge besteht Fowler darauf, daB seine den individuellen
Lebens- und Glaubensgeschichten gewidmete empirische Forschertatig-
keit an ein Verstandnis von Praktischer Theologie im ganzen gebunden
bleibt, das »personal transformation« mit »ecclesial praxis« und »social
transformation« eng aufeinander beziehen soll (vgl. die oben umrissenen
drei Grunddimensionen)?®.

DaB hierbei Kirche und Gesellschaft nicht anpassungstheoretisch ins Spiel kommen diir-
fen, belegen unzweideutig schon frithere Aufsitze tiber »christliche Erziehung zu schopfe-
rischer Nachfolge im Zeichen der angebrochenen Gottesherrschaft« (unter dem EinfluB
H. R. Niebuhrs und J. Moltmanns)?, sowie Arbeiten zur schwarzen Befreiungstheologie
und die Ubernahme der Kritik von J. B. Metz?? an einer angepaBten Biirgerreligion.

2 Entdeckungs- und Verwendungszusammenhénge der Frage nach
den Erwachsenen

Wie kommen Disziplinen zu neuen Themen? Wieweit hat sich die Reli-
gionspadagogik bereits in selbstkritischer Absicht wissenssoziologisch
und wissenschaftsgeschichtlich tiber sich selbst aufgeklart? Analysen der
Kontexte, in denen ein Thema entdeckt, aufgegriffen und angewendet
wird, sind aufschluBreich. Es konnen sehr verschiedene Kontexte sein.

2.1 Lebenslaufforschung - Lebensberatung - Krisenbewaltigung

Lebenslaufforschern aus den USA wie D. J. Levinson verdanken wir grundlegende wissen-
schaftliche Pionierarbeit zur ErschlieBung des Erwachsenenlebens iiberhaupt?>. Andere
haben sich an die gewonnenen Daten mit dem Interesse an Lebensberatungund Krisenbe-
wiltigung angeschlossen. Manche Veroffentlichungen schenken hierbei der »religiosen
Lebenslinie« oder gar der christlichen »Glaubensgeschichte« keine oder nur geringe Be-
achtung«?*, ;

20 Vgl. Practical Theology and Theological Education, a.a.0., 50, wobei Fowlerden auf
das Leben der Glaubensgemeinschaft bezogenen kirchlichen (»ecclesial«, nicht »cleri-
cal«) Hauptschwerpunkt mit E. Farley gemeinsam hat (vgl. v.a. in: Browning [ed.], Practi-
cal Theology, a.a.0., Kap. 2), den weniger ausgearbeiteten Schwerpunkt auf der politisch-
sozialen, gesellschaftlichen Mitverantwortung mit Tracyund Browning. An anderer Stelle
spricht Fowler vom »dynamic interplay of personal story, corporate-social existence, and
the narrative structure of the Christian story and vision . . .« (Becoming Adult, Becoming
Christian . . ., a.a.0., 138).

21 J. W. Fowler, Future Christians and Church Education, in: J. Moltmann et al., Hope
for the Church, Nashville, TN 1979, 93-111, bes. 105f.

22 Vgl. Black Theologies of Liberation: A Structural-Developmental Analysis; in: B.
Mahan / L. Dale Richesin (eds.), The Challenge of Liberation Theology, Maryknoll, N.Y.
1981, 69-90 und: Practical Theology and Theological Education, a.a.O.

23 D. J. Levinson, Das Leben des Mannes. Werdenskrisen, Wendepunkte, Entwick-
lungschancen, Koln 1979 (Original: The Seasons of a Man’s Life, New York 1978).

24  G. Sheehy, In der Mitte des Lebens. Die Bewiltigung vorhersehbarer Krisen, Frank-
furt/M. 1978 (Original: Passages - Predictable Crises of Adult Life, New York 1976);
R. L. Gould, Lebensstufen. Entwicklung und Verdnderung im Erwachsenenleben,
Frankfurt/M. 1979 (Original: Transformations. Growth and Change in Adult Life, New
York 1978); W. Bridges, Transitions: Making Sense of Life’s Changes, Reading, Ma. 1980;
A. L. Spencer, Seasons. Women’s Search for Self Through Life’s Stages, New York/Ram-
sey 1982. Die Liste lieBe sich leicht verlingern.



10 Karl Emst Nipkow

Sie gehoren dem breiten Strom »humanistischer Psychologie« an und
spiegeln das Bediirfnis zahlloser Menschen nach einer das Leben beson-
ders in Krisensituationen begleitenden seelischen Hilfe wider. Der Grund
der Zuversicht in die entsprechende Literatur ist darin mitbegriindet, daB
Lebenskrisen wissenschaftlich vorhersehbar zu sein scheinen (»predicta-
ble«, G. Sheehy).

2.2 Spirituelles Wachstum und religiose Entwicklung

Mit verschwimmenden Grenzen reiht sich in diese Literatur die allgemein
religios getonte oder auch stérker christlich gefarbte Literatur mit dem In-
teresse an der Forderung spirituellen Wachstumsund religioser Entwick-
lung ein®. Die flieBenden Uberginge und die einseitige Konzentration
auf den einzelnen religiosen Sucher oder Christen in seinem personlichen
Glaubensleben bestitigen die Existenz der dritten Form neuzeitlichen
Christentums: das individuelle Christentum mit seinen nicht nur die
christlichen Konfessionsgrenzen, sondern immer haufiger auch die Gren-
zen zu anderen Religionen iiberspielenden Suchbewegungen, vor allem
mit Blick auf »Licht aus Asien« (H. Cox). Durch die den einzelnen anre-
denden Veroffentlichungen wird die individualisierte, private Gestalt von
Religion gleichzeitig gefordert. Fowler mochte mit seinem Hauptwerk
»Stages of Faith« zweifellos auch dieser allgemeinen »menschlichen
Sinnsuche« dienen, der »quest for meaning« (so im Untertitel). Daraus
erklart sich sein weiter Begriff von » Lebensglauben«, sein Interesse an der
Behauptung universal anzutreffender Sinnsuche und der Griff nach ei-
nem Theoriemodell, das in Anlehnung an L. Kohlberg allgemeingiiltige
Strukturstufen erfassen soll, die von religiosen Inhalten unabhéngig sind.

2.3 Gemeinsames Lernen zwischen den Generationen in Kirche und
Gesellschaft

Als Ende der 70er Jahre hierzulande entwicklungspsychologische Frage-
stellungen wieder aufgenommen und fast zeitgleich auf den ganzen Le-
benslauf ausgeweitet wurden, hatte dies andere Griinde. Sie lagen im Fal-
le des Vfs. - in Anlehnung an die eingefiihrte dreifache Konfiguration -
gesellschaftlich und gesellschaftsgeschichtlich gesehen in der Antwort auf
den gesellschaftlichen Wertwandelund das Generationenproblem, Kirch-
lich und christentumsgeschichtlich gesehen im Interesse an der Kirche als
gemeindepddagogisch und okumenisch herausgeforderter Lerngemein-

25 Alle Lebensphasen betreffend E. E. Whitehead / J. D. Whitehead, Christian Life Pat-
terns. The Psychological Challenges and Religious Invitations of Adult Life (1979), Gar-
den City, N.Y. 1982; aus katholischer Sicht im Sinne einer Stufung geistlichen Fortschritts
B. . Groeschel, Spiritual Passages. The Psychology of Spiritual Development, New York,
N.Y. 1984; fir das mittlere Erwachsenenalter D. J. Maitland, Looking Both Ways. A
Theology for Mid-Life, Atlanta, Ga. 1985; fiir die Ubergénge vom mittleren zum spateren
Erwachsenenalter E. C. Bianchi, Aging as a Spiritual Journey, New York, N.Y. 1985. Eine
}Wissenschaft[ichc Bearbeitung auch vergleichbarer deutscher Literatur ist noch nicht er-
olgt.



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 1%

schaft, individuell bzw. individualgeschichtlich gesehen bei der Umkehr
des Lehr-/Lernverhaltnisses zwischen Kindern und Erwachsenen im Sin-
neJesu. Damit aber Erwachsene auch von Kindern und Jugendlichen und
mit ihnen zusammen in Kirche und Gesellschaft lernen, miissen sie sich
ihrer eigenen Entwicklungsmoglichkeiten, Lernherausforderungen und
Lernverantwortlichkeiten bewu8t werden, im Leben wie im Glauben.
Religionspadagogik ist mit Lebenslaufforschung zu verbinden.

Worin bestand das zentrale auslosende Moment? Die Blickwendung, die
verschiedentlich als » Perspektivenwechsel « apostrophiert worden ist, war
durch die abverlangte Rechenschaftsabgabe auf der Synode der EKD in
Bethel Ende 1978 durch ein Thema provoziert worden, das zuvor schon
1976 unter demselben Titel auf dem Aulendorfer Erziehertagim Vorder-
grund gestanden hatte: »Leben und Erziehen - wozu?« Es war dieser Zu-
sammenhang von Erziehungs- und Lebenszielen, der Riickbezug der
padagogischen Aufgabe auf die »Frage nach unserem Lebensverstandnis
und unseren Lebensentwiirfen« im ganzen, der die Einsicht erzwang,
»daf3 wir selbst und die von uns geschaffenen Lebensverhiltnisse das Pro-
blem der Erziehung sind «*°. Erziehungskrisen werden nicht durch Kinder
und Jugendliche hervorgerufen. Die Verantwortung kann auch nicht al-
lein auf die berufsmaBigen Erzieher und die Schule abgeschoben werden.
Die Gesellschaft und Kirche der Erwachsenen und die Erwachsenen in
Kirche und Gesellschaft galt es als das eigentliche Problem zu thematisie-
ren. Zusammen mit U. Becker, G. Martin und H. B. Kaufmann richteten
sich daher die Bemiithungen auf eine zu reformierende Theorie christli-
cher Erziehung als »gemeinsam leben und glauben lernen <*’.

Schon Schleiermacher hatte die Erziehung im Generationenverhaltnis
begriindet gesehen. Der »Alterszentrismus«* fast aller padagogischen
Epochen bisher hat jedoch verhindert, daB daraus eine normative Per-
spektive generationeniibergreifenden Lernens entwickelt werden konn-
te.

Unter der Voreingenommenheit des »Alterszentrismus« beurteilen Erwachsene Kinder
und Jugendliche als »Noch-nicht-Erwachsene«. Sie gehen ungebrochen von ihrer Alltags-
perspektive als volle Mitglieder der Gesellschaft aus. Kinder miissen dann als »unvollstan-

26 K. E. Nipkow, Leben und erziehen - wozu?, in: Kirchenkanzlei der EKD (Hg.), Le-
ben und Erziehen - wozu? Eine Dokumentation iiber EntschlieBungen der Synode der Ev.
Kirche in Deutschland vom 9.-10. Nov. 1978, Giitersloh 1979, 22.

27 Vegl. Vf,, Grundfragen, Bd. 3, a.a.0.; zuvor: Mit Kindern und Jugendlichen glauben
lernen als Aufgabe der Gemeinde. Zu den Voraussetzungsproblemen der Gemeindepad-
agogik, in dem programmatischen Heft 1 der Birkacher Beitrége zu einer evangelischen
Padagogik, hg. vom Pidagogisch-Theologischen Zentrum der wiirttembergischen Kirche,
Stuttgart-Birkach 1980, 19-57 (Bezug iiber das Institut); ferner die Beitrage von U. Bek-
ker, H. B. Kaufmannund dem Vf.in: Junge Generation ohne Orientierung?, hg. vom Co-
menius-Institut, Miinster 1980 (Bezug iiber das Institut).

28 Vgl. M. Kohli, Sozialisation und Lebenslauf - eine neue Perspektive fur die Sozialisa-
tionsforschung (1974), in: H. M. Griese (Hg.), Sozialisation im Erwachsenenalter, Wein-
heim/Basel 1979, 106.



12 Karl Ernst Nipkow

dig-unreif, irrational, inkompetent, unsozialisiert« usw. gelten?’. Erziehung erscheint nur
als Beseitigung eines Defizits. Tatsachlich lernen und entwickeln sich auch noch die Er-
wachsenen; sie lernen von gleichaltrigen, lteren wie jingeren Erwachsenen und auch von
Kindern und Jugendlichen. Padagogisch undreligionspidagogischausschlaggebend ist je-
doch nicht, daB sie es nach den Einsichten der Sozialisationsforschung zur » Erwachsenen-
sozialisation« faktisch tun, sondern es bewuBt bejahen und wollen. Die sozialwissenschaft-
lichen, padagogischen und theologischen Griinde fiir diese Zielvorstellung sind zusammen
mit den Gefihrdungen gemeinsamen Lernens im einzelnen an anderer Stelle aufgefiihrt
worden?®. Fiir die religionspadagogische Theoriebildung folgte im tbrigen daraus, die bis-
her getrennt behandelte kirchliche Erwachsenenbildung ebenso wie die Gemeindepad-
agogik in ein komplexeres religionspadagogisches Theorieversténdnis zu integrieren und
kirchentheoretisch einzubetten®!,

Das Interesse an der neuen Fragestellung ist auch auf katholischer Seite
angestoBen worden. 1984 hat N. Mette die Notwendigkeit des Konzepts
des »Lernens zwischen den Generationen« hervorgehoben®?. Zuvor be-
reits hatte 1983 auf dem Deutschen Katechetischen KongreB »die lebens-
geschichtliche bzw. biographische Verortung des Glaubens und seiner
Vermittlung« nach Mettes Einschétzung »groBen Anklang« gefunden®.
Im Zeichen der Arbeiten von E. Feifel sind ferner schon seit lingerem
wiederum die Briickenbildungen zwischen Religionspadagogik und
kirchlicher Erwachsenenarbeit bemerkenswert.

2.4 Lehrer im Wandel ihrer Lebensgeschichte und religiosen Lebens-
linie

Aus religionspadagogischer Sicht riickt hierbei nicht zuletzt der Reli-
gionslehrer bzw. unterrichtende Pfarrer selbst ins Blickfeld. Es lag nahe,
Lebenslaufforschung und Lehrerforschung miteinander zu verbinden.
Die Zeit der Lehrerausbildung fallt in die »Unvollstandigkeit« der ersten
»Lebensstruktur« des Erwachsenen im dritten Lebensjahrzehnt, wenn
man den Beschreibungskategorien D. J. Levinsons folgt. Unvollstandig
ist in der Regel auch die Durcharbeitung der eigenen Religiositit, unsi-
cher der theologische Standort. Aus der psychoanalytischen Sicht R. L.
Goulds schwanken junge Erwachsene in dieser Lebensphase zwischen
Verselbstdndigung einerseits und nach wie vor unbewuBt wirksamen >in-
fantilen< Abhéangigkeitsbediirfnissen andererseits. Form und Inhalt des
Glaubens konnen in diese Dialektik mit hineingeraten. Altere Kollegen,
Schulaufsichtsbeamte, kirchliche Amtsinhaber sollten um diese Lebens-

29 R. MacKay, zit. n. Kohli, a.a.O., 105.

30 Grundfragen, Bd. 3, a.a.0., 30-43.

31 Vgl.a.a.0., 233ff, so auch: H. Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, Miinchen 1984,
9-67.

32 Zur Situation der Religionspadagogik, KatBl 110 (1985) 8. Vgl. auch die Beitrige in
der FS fiir E. Feifel unter dem bezeichnenden Titel: Glauben lernen - Leben lernen, hg.
von K. Baumgartner u.a., St. Ottilien 1985.

33 Vgl Mette, a.a.0., 6 (im Original kursiv).

34 Zum folgenden ausfihrlicher V., Der Lehrer als Erwachsener im Wandel seiner Le-
bensstufen, in: Birkacher Beitrige 2, Stuttgart-Birkach 1982, 15ff.



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 13

lagen und Entwicklungsprobleme wissen, wenn es darum geht, Erziehe-
rinnen, Junglehrer, Referendare und Vikare zu beraten und zu beurteilen.
Im frithen Erwachsenenalter wird im Ubergang zum néchsten Lebens-
jahrzehnt, besonders in der »Krise um 30«, das Mentorverhaltnis wichtig.
Altere Kollegen, Fachberater und andere kénnen zu Mentoren werden.
Ob und wie sie allerdings hilfreich sind, hangt mit davon ab, wie sie selbst
ihre eigenen (religiésen) Entwicklungsaufgaben bestanden haben oder zu
bestehen suchen.

Die anstehenden Fragen lassen sich einerseits im Rahmen der Lebens- und Glaubensge-
schichte des einzelnen verfolgen und erhellen. Hier ist die individuelle, erzahlende, biogra-
phische Rekonstruktion unerldBlich. Man sollte dariiber hinaus jedoch auch die Alters-
schichtung und Generationslage innerhalb eines Kollegiums im ganzen bedenken: Die in
der Soziologie vor allem auf K. Mannheim zuriickgehende Erforschung der »Generatio-
nen« und » Alterskohorten« ist mit Bezug auf padagogisch zusammenarbeitende Lehrer-
generationen noch nicht fruchtbar gemacht worden.

Alle diese sozialwissenschaftlichen Zugénge verlangen jedoch letztlich ei-
ne theologische Interpretation und Beurteilung. Man muB sich mit der
Frage nach dem Erwachsenwerden als Christ im Erwachsenenalter selbst
auseinandergesetzt haben, um das Erwachsenwerden im Kindes- und Ju-
gendalter religionspadagogisch angemessen begleiten und fordern zu
konnen.

2.5 Entdeckung der Lebensgeschichte in systematisch-theologischen
Kontexten

In der Praktischen Theologie ist die Beriicksichtigung von »Lebenszy-
klus« und »Lebensgeschichte« im Zusammenhang der Lehre von den
Amtshandlungen und der Seelsorge bekannt®. Auffalliger ist, daB jetzt
auch in der Systematischen Theologie lebensgeschichtlich gefragt wird.
Unabhingig voneinander haben schon seit Mitte der 70er Jahre Padago-
gen wie W. Loch, G. Bittner, Th. Schulze, F. Maurer und katholische Reli-
gionspadagogen wie H. Halbfas die Bedeutung der Lebensgeschichte im
Zusammenhang »narrativer Padagogik« und »narrativer Theologie«
entdeckt’,

In den Umkreis dieser Briicken zur Systematischen Theologie gehoren
auch die noch friiher einsetzenden Versuche Fowlers und anderer, die
»Stufen « der Glaubensentwicklung im Leben und Lebenswerk bedeu-
tender Personlichkeiten wie Blaise Pascal, Anne Hutchinson, Malcolm X,

35 Vgl. J. Matthes, Volkskirchliche Amtshandlungen, Lebenszyklus und Lebensge-
schichte, in: ders. (Hg.), Erneuerung der Kirche. Stabilitét als Chance?, Gelnhausen/Ber-
lin 1975, 83-112; Rossler, a.a.0., 210ff (§ 15: Amtshandlungen und Lebensgeschichte);
G. Biemer, Katechetik der Sakramente, Freiburg u.a. 1983.

36 Vgl. das aufschluBreiche Resiimee von P. Biehl, Der biographische Ansatz in der Re-
ligions;z)éida%o%ik, in: A. Grézinger / H. Luther (Hg.), Religion und Biographie, Miinchen
1987, 272-296.



14 Karl Ernst Nipkow

Dietrich Bonhoeffer’” und neuerdings John Wesley®® zu rekonstruieren.
Eine genaue Priifung dieser Versuche wére zu wiinschen.

In der westdeutschen Diskussion hat J. Werbick aus fundamentaltheolo-
gischen Interessen den Beitrag lebensgeschichtlicher Perspektiven fiir ei-
ne »elementare Theologie« in groB angelegter Weise herausgearbeitet
und dabei eine Reihe wichtiger systematischer Probleme hilfreich bear-
beiten konnen, besonders die Gefahr einer psychologischen » Funktiona-
lisierung« des Glaubens®. P. Biehl hat die Bedeutung der lebensge-
schichtlichen Fragestellung fiir eine »Elementartheologie« unterstri-
chen®.

In allen genannten Untersuchungen erheischen immer wieder zwei Fra-
gen eine Antwort: Wie gestaltetund wandeltsich Glaube im Kontext von
Lebensphasen oder -stufen, und was gibt dem Lebens- und Glaubensweg
sein Ziel? Keine empirisch interessierte Theorie kommt umbhin, sich
schon beim Gebrauch ihrer leitenden Konstrukte (Entwicklung, Wachs-
tum, Stufen, Lebenszyklus, Identitat) der normativen Implikationen die-
ser Kategorien zu vergewissern. AuBerdem weist jede Teiltheorie iiber
sich auf die Deutung des menschlichen Lebens im ganzen hinaus. Diese
Frage nach dem Ganzen aber kann nicht nur auf eine Integration verschie-
dener humanwissenschaftlicher Theorienhinauslaufen, vor allem die Zu-
ordnung der kognitiv-strukturellen Entwicklungspsychologie der Piaget-
Schule zur psychoanalytisch orientierten Entwicklungspsychologie neu-
en Gepriges (Erikson, Rizzuto), so dringlich erforderlich dies auch als ei-
ne erste Teilaufgabe ansteht (s.u. 4.1-4.2). Umjene Theorien als solche zu
verstehen, ist zuvor zweitens nach ihren geschichtlichen Konstitutionsbe-
dingungen zu fragen, gleichsam nach dem Entdeckungskontext der
Theoriebildung selbst (s.u. 3.1-3.4). Dies ist noch nicht geschehen. Man
wird auf theologische Deutungen des Lebenslaufs aufmerksam und sieht,
wie die neueren Entwicklungs- und Lebenslauftheorien altere theologi-
sche Gesamtdeutungen des Lebensweges einerseits beerben, andererseits
grundlegend verindern. Jetzt erst wird in ihrem ganzen Ausma8 die
Schwierigkeit verstindlich, die sich dann ergibt, wenn Religionspadago-
gen die von ihnen aus Entwicklungspsychologie und Lebenslauffor-
schung verwendeten Theorien trotzdem theologisch re-interpretieren
wollen (s.u. 4.3-4.5).

37 J. W. Fowler/ R. W. Lovin u.a., Trajectories of Faith. Five Life Stories, Nashville, TN
1980.

38 J. W. Fowler, John Wesley’s Development in Faith, in: M. Douglas Meeks (ed.), The
Future of the Methodist Theological Traditions, Nashville, TN 1985, 1-24.

39 Glaube im Kontext, Ziirich u.a. 1983.

40 Theologie im Kontext von Lebensgeschichte und Zeitgeschichte. Religionspadagogi-
sche Anforderungen an eine Elementartheologie, ThPTh-ThPr 20 (1985) 155-170.



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 15
3 Von Gott zum Menschen als Autor der Lebensgeschichte

3.1 Begriffliche Explikationen
Die in einem Begriff jeweils enthaltene sprachliche Metaphorik schafft
zusammen mit dem gesellschaftlich entstandenen Begriffsgebrauch einen
bestimmten Bedeutungsinhalt. In dem Begriff des » Lebensalters « ist die
Erfahrung von Alter und Alterung aufgehoben, in dem des »Lebens-
laufs « die der zeitlichen Erstreckung. Beide Begriffe sind offen; sie wollen
das menschliche Leben noch nicht in einer besonderen Weise deuten. Die
Rede von einer » Lebenslinie« schlieBt in sich, daB man den Lebenslauf
nachzeichnen kann, wie, ist ebenfalls noch nicht erkennbar:

»Die Linien des Lebens sind verschieden

wie Wege sind, und wie der Berge Grenzen« (F. Holderlin).
Im Begriff des » Lebenszyklus« ist mehr enthalten: die Erfahrung eines
Kreislaufs, das Werden und Abnehmen menschlichen Lebens zwischen
Geburt und Tod. Die Analogie zu den Jahreszeiten schwingt mit: Jeder
Mensch erscheint zusammen mit allen anderen in eine vorgegebene Ge-
setzméBigkeit eingefiigt. In menschlichen Gesellschaften wird der natiirli-
che Wachstums- und AlterungsprozeB unterschiedlich kulturell wahrge-
nommen und geregelt (durchschnittliches Heiratsalter, Ausscheiden aus
dem Berufsleben u.a.). Darum kann unter »Lebenszyklus« auch »die ge-
samtgesellschaftlich geregelte und geltende Bestimmung des >normalenc¢
Lebenslaufes mit seinen >typischen¢< Einschnitten, Hohepunkten und
Krisen verstanden werden«*'. Es wird sichtbar, was man das vergesell-
schaftete Subjekt, den vergesellschafteten Lebenslauf nennen konnte.
Demgegeniiber spirt man dem Begriff der » Lebensgeschichte« ab, daB
der einzelne selbst als Subjekt an seinem Lebenslauf beteiligt ist. Er ge-
staltet ihn mit und deutet ihn so, daB er ihn als » Autobiographie«, als sei-
ne eigene Geschichte erzihlen kann. Mit dem Begriff der Lebensge-
schichte ist somit das Moment der »biographische(n) Verarbeitungderle-
benszyklischen >Vorgabe« in der konkreten Lebenserfahrung des einzel-
nen Gesellschaftsmitglieds« verkniipfbar*?: Der einzelne erféhrt sich als
ein geschichtliches Wesen, als jemand, dem bewuBt wird, daB er seinen
Lebensweg in selbstverantwortlicher Weise zumindest mitgestalten kann
und soll. Wer von »Glaubensgeschichte« oder »Glaubensbiographie «
spricht, iibertragt diese Vorstellung auch auf die religiose Lebenslinie. Ist
dies berechngt"
Gehen wir noch einen Schritt weiter. Alle bisher erwahnten Begriffe um-
schreiben bereits einen ProzeB: menschliches Leben als Veranderung.

41 Matthes, Amtshandlungen, a.a.O., 88f.

42 Vgl a.a.0., 89. - Nach P. Alheirwird bei dieser biographischen Konstruktion fir die
meisten Menschen heute Religion zu einem »>biographisierten< - der Biographie gleich-
sam als >Ornament< hinzugefiigten - Versatzstiick« (Religion, Kirche, Lebenslauf. Uberle-
gungen zur »Biographisierung« des Religiosen, ThPTh-ThPr 21 [1986] 130-143, hier
131).



16 Karl Ernst Nipkow

Wer seine Lebens- und Glaubensgeschichte als » Entwicklung « bezeich-
net, hebt auf eine gerichtete Veranderung ab, auf die Ausrichtung auf ein
Zielstadium, das die zeitlich vorausliegenden Lebensstadien tiberbietet*>.
In Analogie zum natirlich-kreatiirlichen Leben haben sich in unserer
Sprache einerseits Vorstellungen eingebiirgert, die auch hinsichtlich des
menschlichen Lebens von » Wachstum « und » Reife « sprechen. Organolo-
gische Metaphern dieser Art stehen allerdings zur Betonung des eigen-
verantwortlichen Subjekts in einer gewissen Spannung. Inihnen schwingt
die Vorstellung eines biologisch miBzuverstehenden, determinierten Ent-
wicklungsplans mit. Sind darum solche Begriffe fiir die Lebens- und
Glaubensgeschichte iiberhaupt angemessen? Andererseits hat man sehr
friih auch andere Alltagserfahrungen bildhaft verwendet, um den grund-
sitzlichen Gedanken auszudriicken, daB der menschliche Lebensweg
nicht nur ein nichtssagender »Lebenslauf«, eine rétselhafte »Lebensli-
nie«, sondern zielgerichtet strukturiert ist: Leben als » Fortschreiten « und
“zugleich » Hohersteigen «, wie auf den » Stufen « einer Treppe**. Wird man
dadurch dem religiosen Lebensweg, speziell dem Leben im christlichen
Glauben, besser gerecht? Und: Wird man auf diesem Weg gefiihrt, oder
fiihrt man selbst sein Leben? Alle diese Fragen sollte man nicht unge-
schichtlich-abstrakt zu beantworten suchen.

3.2 Tagliche Glaubensdynamik und Grade (Stufen) der Anfechtung
(Luther) .

Die christliche Lebenslaufregelung war im Mittelalter bei dem Stand, der
diese am bewuBtesten vollzog, dem Moénchsstand, ein christlich > verge-
sellschafteter«, kirchlich-monastisch disziplinierter Lebenslauf. Von per-
sonlicher Autonomie und geschichtlichem BewuBtsein sind wir noch weit
entfernt. Gleichwohl war der Lebenslauf von tagtéglich sich wiederholen-
der groBer Selbstanstrengung gepragt, aber eben nicht von Selbstbestim-
mung. Das eigene Leben wurde in absolutem Gehorsam unter- und ein-
geordnet. Im vollig veranderten Kontext trifft man auch heute mancher-
orts auf eine (religiose) Selbsterziehungskultur mit Ziigen des Selbst-
zwangs.

Die Durchbruchserfahrung Martin Luthers fiihrte am Ausgang des Spat-
mittelalters zum genauen Gegenbild: zur tagtaglich neuen GewiBheit ei-
nes geschenkten Neubeginns. Das neue Leben in geschenkter Gerechtig-
keit war zwar nicht ohne das BewuBtsein des eigenen Siinderseins (simul
iustus et peccator), nicht ohne tagtagliche BuBe erfahrbar; im Gegenteil
sollte »das ganze Leben der Glaubigen« BuBe sein (die erste der 95 The-

43 Vgl F. Schweitzer, Lebensgeschichte und Religion. Religiése Entwicklung und Erzie-
hung im Kindes- und Jugendalter. Eine Einfithrung, Miinchen 1987.

44 Die gegenwartigen kognitiv-strukturellen Stufentheorien charakterisieren gestufte
Entwicklung nach vier Merkmalen: Sequentialitit und Hierarchie der Stufenfolge sowie
jede einzelne Stufe als strukturelles Ganzes und in qualitativer Unterscheidung voneinan-
der.



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 17

sen von 1517). Im »Glauben« war diese jedoch nun eine der Vergebung
gewisse und daher »frohliche BuBe«.
Fir Luther hing an der tdglichen Glaubensdynamik alles. Wenn er von
» Fortschritt«, vom nie aufhorenden »profectus« spricht, meint er das
»semper a novo incipere«*>. Das Leben des Christen im Glauben wird
deutlich als »Weg« verstanden. Christliches Leben ist ein » Werden« im
Gegensatz zum »Sein«*, Ein »Stehenbleiben« auf dem » Weg Gottes« ist
gleichbedeutend mit »Rickschritt«*’. Aber Luther hat daraus nicht eine
Vorstellung abgeleitet, die das »Fortschreiten« auf die verschiedenen Le-
bensalter oder -phasen bezieht. Nicht eine lebenszeitlich artikulierte, »le-
bensgeschichtliche« Glaubensbiographie steht ihm vor Augen, sondern
der tégliche Kampf um die Stirkung des Glaubens und die Uberwindung
der Siinde, und so schreitet der Christ in seinem Leben fort: ein Fort-
schreiten gleichsam >auf der Stelle<. Dies darf im Sinne Luthers, theolo-
gisch gesehen, keineswegs als defizitar betrachtet werden, als liege die
gottgewollte Lebenserfiillung immer noch in zeitlich weiter Ferne, wird ja
an jedem Tag die ganze neue Gerechtigkeit in Christus geschenkt. » All
Morgen ist ganz frisch und neu des Herren Gnad und groBe Treu . . .«
(EKG 336). Im Lichte der Sicht Luthers ist vielmehr umgekehrt eine am
Lebenslauf orientierte Religionspiddagogik der Gefahr ausgesetzt, in ei-
ner das Evangelium vergesetzlichenden Weise nicht nur Elemente neuen
Selbstzwangs in das Leben von Heranwachsenden und Erwachsenen hin-
einzutragen. Es droht auch die ganz unevangelische Auffassung, als fiihr-
ten erst » Wachstum« und »Reifung« am Ende des Lebenslaufs voll zum
_Glauben.
Wenn Luther trotzdem zugleich von » Graden « des Glaubens reden kann,
so meint diese > Stufen ~vorstellung, dal der von Tag zu Tag geschenkte
Neuanfang (s.0.) ein Wachsen des Glaubens und der Erkenntnis Christi
gleichsam in die Tiefe des Glaubensgeheimnisses hinein ist, ein Weg in die
» Hohe« auf dem Weg durch die >Tiefe<, verstanden als ein Weg >nach un-
ten*®, Im »Sermon von den guten Werken« (1520) meint die Rede vom
»ersten«, »hochste(n)« oder »geringstenn grad des glaubens«*’ Stufen
der Bewahrung des Glaubens im menschlichen Leben, und das Unter-

45  R. Prenter, Luthers Lehre von der Helhgung, in: V. Vajta(Hg.), Lutherforschung heu-
te, Berlin 1958 Tl
46 Vgl. in der Galaterbriefvorlesung: ». . . wta christiana non stet in esse, sed in fieri . . .«
SWA 57, 102,16f).

. sed quia stare in via Dei, hoc est retrocedere, et proficere, hoc est semper a novo
mcnpere« (Fill, 307,2, zit. n. Premer a.a.0., 71).
48 Luther kann jetzt durchaus auch vom »Wachsen« im Sinne einer Steigerung spre-
chen, sofern etwa Christus Adam in uns austreibt, »de die in diem magis et magis, secun-
dum quod crescit illa fides et cognitio Christi« (WA 2, 146,32ft, Sermo de duplici iustitia).
Aber diese Metaphorik orientiert sich weder an lteren organologischen Wachstumsmo-
dellen noch an interaktionistischen »Entwicklungs«-Vorstellungen moderner kognitiv-
struktureller Theorien.
49 WA 6, 208,30£.34; 209, 4f.



18 Karl Ernst Nipkow

scheidungskriterium ist die Schwiche oder Stdrke des Glaubens, d.h. er
wird unterschiedlich auf die Probe gestellt, unterschiedlich angefochten:
Grade (Stufen) der Anfechtung:

Auf einer ersten Stufehandelt der Glaube in froher und freier Zuversicht gegeniiber Gottin
seinen Alltagsgeschaften, in der Regel noch ohne groBe Anfechtung. Darum ist nach Lu-
ther der Glaube in diesen Werken »noch gering vand schwach«3".

Was aber, wenn es den Menschen iibel geht an Leib, Gut, Ehre, Freunden oder was sie
sonst haben, fragt Luther, bleibt auch dann ihr Glaube an Gott noch eine gute Zuversicht?
Jetzt ist Gott »vorborgen«. Die zweite Stufeist daher die Bewdhrung des Glaubens ange-
sichts der Gottesverborgenheit im Leiden. Von ihr gilt, daB soviel die Zuversicht und der
Glaube »in dissem grad besser, hoher vnd stercker ist gegen den ersten grad Bo vil vbertref-
fenn die leyden in dem selben glauben alle werck yhm glauben«. Daher ist zwischen sol-
chen Werken und solchen Leiden ein unermeBlicher Unterschied der »besserung«®?.
»Uber das alles ist des glaubens der hochste grad« nun, wenn er nicht nur die Anfechtung
der Gottesferne im Leiden, sondern auch die Anfechtung des Gotteszornsaushilt, wenn er
sich an Gottes VerheiBung klammert, obwohl alles so aussieht, als wolle Gott seine Gnade
und Barmherzigkeit aufkiindigen (»absagen«), »als wolt er ewiglich vordamnen vnnd tzur-
nenn, wilchs wenig menschen erfarenn«?.

Geringer Glaube meint schwachen Glauben; Fortschritt des Glaubens ist
Fortschritt in der Stirke des Glaubens sub contrario, in der Anfechtung
von Gottesfinsternis und -zorn. Luthers Vorstellung von der Glaubensge-
schichte ist damit erstens strikt auf die Gottesfrage bezogen, wihrend an
religioser Entwicklung interessierte Lebenslauftheorien heute zwar alle
moglichen religios relevanten Aspekte behandeln, aber die Gottesbezie-
hung ausklammern.

Die sieben Strukturmerkmale der Theorie Fowlers betreffen die Entwicklung des Den-
kens, des moralischen Urteils, der Fahigkeit zur Rolleniibernahme, die Autoritétserfah-
rung, den Umkreis der sozialen Wahrnehmung, das Weltbild und seine Kohérenz sowie das
Symbolverstindnis, aber nicht stricte sensu den Gottesbezug. Osers Theorie hat dagegen
diesen Bezug zum Gegenstand, und zwar gerade in den auch fiir Luther wichtigen Anfech-
tungssituationen angesichts von Leid und Tod - Luthers zweiter » Grad«**; an Luthers drit-
ten und hochsten Grad der Glaubensbewihrung im Gottesverhiltnis des Menschen rei-
chen die Kategorien Osers allerdings nicht heran.

Luther kennt zweitens durchaus Stufen des Glaubens, aber ihm ist nicht
an den formalen Strukturmerkmalen »religiosen Denkens« (Oser) oder

_menschlichen »Lebensglaubens« (Fowler) gelegen, sondern ausschlief-
lich an dem.Inhalt der Gottesbeziehung. Immerhin aber enthalten seine
Ausfithrungen zu den »Graden« des Glaubens auf jeden Fall auch klare

50 WA 6, 207,26.

51 WA 6, 208,6f.

52 WA 6, 208,33.

53 WA 6, 208,36f.

54 Vgl.bes. die 12 Dilemmata in: F. Oser, Die Erziehung zu einer hheren Stufe des reli-
gidsen Urteils. Ein Unterrichtsprojekt mit Sekundarschiilern, in: ders. (g-lg.), Wieviel Reli-
gion braucht der Mensch? Studien zur religiosen Autonomie (i. Ersch.).



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 19

theologische Beurteilungen; es gibt einen hoheren und héchsten Grad.
Darum ist die Verwendung von Formeln wie die des »Wachstums« oder
der »Reife« des Glaubens keineswegs von vornherein unreformatorisch
(vgl. auch Eph 4,13), ohne daB freilich deren grundsitzliche Grenze ver-
gessen werden darf (s.o. S. 16).

Drittens sind von Luther her geurteilt auch Strukturstufen zur Glaubens-
entwicklung dann theologisch sachgemaB, wenn ihre hochsten Stufen zu-
mindest formal die paradoxe und dialektische Struktur des Glaubens im
Sinne Luthers zu beschreiben gestatten.

Das ist bei Fowler, wenn auch nur ansatzweise, insofern der Fall, als er Glaube auf seiner
Stufe 5 in dlteren Arbeiten als »paradoxical-consolidative«, in jiingeren als »conjunctive«
charakterisiert. Fowler streift dabei die Erfahrung menschlichen Scheiterns, das »Sakra-
ment der Niederlage«®®,

Es dammert auf, was es heiBt, in Widerspriichen leben und glauben zu ler-
nen. Die reformatorischen Formeln vom Simul oder vom Glauben sub
contrario sind ihrer formalen kognitiven »Struktur« nach alle paradox-
dialektische Denkformen. Sie sind der angemessene gedankliche theolo-
gische Ausdruck fiir die existentielle Dialektik des Glaubens, fiir die Zu-
versicht gegen Gott trotz allem, was ihr entgegensteht und sie aussichtslos
zu machen scheint.

Die Rede von religiosen » Denkformen« oder »Urteilen«’¢ darf nicht von
vornherein als intellektualistische Verengung verdéchtigt werden, wie es
besonders dort verbreitet zu sein scheint, wo sich die Religionspadagogik
psychoanalytisch anregen 148t. Glaube schlieBt nach reformatorischem
Verstindnis gedankliche Vergewisserung und Rechenschaftsabgabe
ebenso ein, wie aus konsequentem Nachdenken gerade heute fiir die
Menschen zentrale Glaubenszweifel stammen - ein nicht abweisbarer
Verweisungszusammenhang. Man kann und darf daher auch Struktur-
stufen kognitiv-struktureller Herkunft religionspadagogisch anwenden,
ohne sich ihren Schwichen auszuliefern’’, wenn man sie in theologischer
Selbstunterscheidung prazis auf den Punkt bringt: Wo widersprechen sie
theologischen Kategorien, hier lutherisch-reformatorischem Denkerbe,
und wo nicht?

Wie schon frither an anderer Stelle ausgefiihrt, dringt Fowler in die Anfechtungsdynamik
christlichen Glaubens nicht vor*®. Die Griinde sind zum einen die Einseitigkeit seiner

55 In »Stages« spricht er vom »sacrament of defeat«, a.a.O., 198.

56 Vgl. F. Oser / P. Gmiinder (Hg.), Der Mensch. Stufen seiner religiosen Entwicklung.
Ein strukturgenetischer Ansatz, Zirich/Koéln 1984,

57 Vel. zudieser Befiirchtung W. Neidhart, Die Glaubensstufen vonJ. W. Fowler . . ., in:
Fraas/Heimbrock, a.a.0. (s.0. Anm. 13), 127.

58 Vgl Vf.,, Wachstum des Glaubens - Stufen des Glaubens. Zu James W. Fowlers Kon-
zept der Strukturstufen des Glaubens auf reformatorischem Hintergrund, in: H.-M. Miil-
ler / D. Réssler (Hg.), Reformation und Praktische Theologie. FS fiir W. Jetter, Gottingen
1983, 161-189, zu den Riickfragen an Fowler bes. 181ff. Vgl. zur Rolle von Rechtferti-
gungs- und Anfechtungsglauben im Umgang mit lebensgeschichtlicher Identitatssuche
und Erfahrung ferner: Vf., Grundfragen, Bd. 3, a.a.0., 125£.135-138.215f.



20 Karl Ernst Nipkow

Strukturmerkmale, d.h. die unterlassene ausdriickliche Thematisierung des Gott-Mensch-
Verhaltnisses selbst (s.0.). Zum anderen bleibt seine Theorie der Glaubensentwicklung als
psychologische Theorie bewuBt bei anthropologischen Kategorien wie der Rede von
menschlichen »Niederlagen« stehen und versagt sich, theologisch von Schuld und Stunde
zu sprechen. Zum dritten wiirde aber auch Fowlers eigener theologischer Standort ihn
nicht in die Nahe von Luthers Kreuzes- und Anfechtungstheologie bringen, da er in der
Tradition reformierten bundestheologischen Erbes denkt: Der Mensch ist »Partner« mit
Gott als dem Schopfer, Regierer und Erhalter, Befreier und Versohner®”.

Von Luther her gesehen ist viertens schlieBlich seine Bemerkung zu be-
achten, daB starkste Anfechtung und hochste Bewahrung des Glaubens
nur von wenigen Menschen erfahren werden. Alle jlingeren religiosen
Entwicklungstheorien setzen sich mit Recht dem Verdacht aus, daB sie
insgeheim »elitir« sind, wenn sie so reden®. In Luthers theologischem
Erfahrungs- und Denkkontext kann diese Befiirchtung ein fiir allemal
vermieden werden, ohne darum pauschal den » Verzicht auf die wertori-
entierte Stufentheorie« fordern zu mussen®’. Nicht daff von Graden oder
Stufen und damit von impliziten Bewertungen die Rede ist, ist das Pro-
blem (Luther tut es selbst), sondern wie. Weil hierbei anthropologische
und theologische Grundkriterien eine konstitutive, normative Rolle spie-
len, ist es daher auch eine naturalistische Tauschung (»natural fallacy«),
»die religionspadagogische Zielvorstellung . . . nicht im Sinne eines nor-
mativen Urteils, sondern auf Grund der Analyse gegenwartiger Konstitu-
tionsbedingungen von Identitét« (also damit Normfindung aus der Em-
pirie?) gewinnen zu wollen®?.

Eine sich an Luther haltende Sicht ist deswegen alles andere als elitér, weil
Luther in Abkehr von allen mittelalterlichen (und modernen) Vervoll-
kommnungsversuchen jenes tiefste Dunkel von Gottes Verborgenheit
und Zorn - dies war ja fiir ihn die »hochste« Anfechtung und Glaubens-
bewahrung! - weder im Sinne eines religiosen Selbsterziehungs- noch ei-
nes religionspiadagogischen Erziehungsprogramms methodisiert. Jede
Religionspadagogik, die das gelebte und erlittene Leben nicht mit der be-
grenzten padagogischen Aufgabe verwechselt, wird sich dies verbieten.
Worum es auf den sog. »héheren« Stufen angesichts der Beziehung zum
lebendigen Gott geht, widerfahrt einem, und man hat es zu fiirchten. Lu-
ther zitiert an der Stelle einen Klagepsalm: »Herr, strafe mich nicht in dei-
nem Grimme« (Ps 6,1).

3.3 Die Lebensalter als Stufen in der Schule Gottes (Comenius)
Luther konzentrierte die Vorstellung von Graden bzw. Stufen aus dem In-
teresse am inneren Fortschritt des Glaubens, d.h. letztlich aus dem sote-

59 Zu dieser Entfaltung der »partnership with God« als sein Verstindnis christlichen
Glaubens im AnschluB an H. R. Niebuhr vgl. Fowler, Becoming Adult, a.a.0., 84-92.
60 Vgl. Fraas/Heimbrock, a.a.O. (s.0. Anm. 13), 103.

61 Vgl a.a.0., 135.

62 So zumindest miBverstandlich das resiimierende SchluBurteil bei Fraas/Heimbrock,
a.a.0., 135.



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 21

riologischen Interesse an HeilsgewiBheit, auf den Glaubenskampf. Selbst
dort, wo es ihm um das christliche Leben, um »gute Werke«, geht (s.0.),
steht der angefochtene Glaube im Mittelpunkt. Die reformierte Tradition
hat den Gedanken des Fortschreitens auf das christliche Leben bezogen
und viel starker ethischund pddagogisch entfaltet. Auf der Grundlage der
reformierten Lehre von der Erwahlung und Verwerfung wurde die Er-
wihlungs- und HeilsgewiBheit (auch) iiber die sichtbaren Fruichte christli-
cher Lebensdisziplinierung angestrebt®?,
Mit dem gelebten Leben als Folgevon Akten padagogischer Anstrengun-
gen und sittlicher Bemiihungen muBte die zeitliche Erstreckung des Le-
bens, der Lebenslauf als Lauf »nach vorn« und auf diese Weise >nach
obens, in den Blick kommen (gegeniiber Luthers Weg >nach innen< im
Sinne von »>nach unten< und dadurch >nach obenc), Jetzt legte sich auch
die Metaphorik des Lebens als Schule nahe: Der Christ muB nach Calvin
sein ganzes Leben lang Schiiler in der Schule Gottes bleiben®. In Analo-
gie zum Fortschreiten nach Klassenstufen gewinnt aber damit die Rede
von »Graden« oder »Stufen« einen ganz anderen Sinn. Stufen der An-
fechtung sind gleichsam »Intensitatsstufen«, wahrend Stufen jetzt » Zeit-
stufen < werden. Es sei die These vertreten, daB erst diese Vorstellung bio-
graphisches BewuBtsein im Sinne moderner lebensgeschichtlicher Ver-
antwortung anbahnt. Jetzt erst treffen drei Momente zusammen, die hier-
fiir wesentlich sind: Das eigene Leben wird als ganzes erstens in lebens-
zeitlicher Erstreckung gesehen; Qﬂﬂmﬂtﬁgg_avuf ein Ziel gerichtet, dasin

. der biographischen Zukunft liegt, und an seiner Erfiillung ist drittens der

einzelne selbst aktiy_ m1tverantworthch beteiligt. Reformierte
>Lebenslauftheologie« weist damit deutlicher auf unsere Zeit voraus als
die lutherische Auffassung. Noch bleibt allerdings eindeutig Gott der
»einzige, ewige Lehrmeister « in der Schule des Lebens, um die Schlufor-
mel der Pampaedia des Comenius zu zitieren®.

Ein Jahrhundert nach Calvin hat Johann Amos Comenius das umrissene
Grundmodell, das Leben als Schule, Wachstum und Fortschritt in zeitli-
cher Erstreckung, ausdriicklich und ausfiihrlich mit einer groBangelegten
Deutung der »Lebensalter « verbunden und zugleich den Gedanken des

| »Fortschreitens« als umfassend gedachte » emendatio « iiber die individu-
ﬁTVervo]]kommnung des Christenmenschen hinaus auf alle Lebensver-

\ héltnisse ausgeweitet..

Die Pampaedia ist der vierte, genau die Mitte ausmachende Teil des sicbenteiligen panso-
phischen Hauptwerkes » Allgemeine Beratung tiber die Verbesserung der dem Menschen
aufgetragenen Dinge« (»De rerum humanarum emendatione consultatio catholica«). Sie
driickt die Glaubensiiberzeugung aus, daB die Bestimmung des Universums darin liegt, als

63 Vgl. Calvin, De vita hominis Christiani (Inst. III, 6); dazu Rossler, a.a.0., 161f.
64 Vgl A. Gohler Calvins Lehre von der Heiligung, Miinchen 1934, 55.

65 J. A. Comenius, Pampaedia. Lat. Text und dt. Ubersetzung, hg. von D. TschiZewskij
(PF 5), Heidelberg 21965, 451.



22 Karl Ernst Nipkow

geordnete Gotteswelt nach ihrem Ursprung aus Gott und ihrer siindhaften Entfernung von
Gott nun durch Gott - namlich durch seine restituierende Heilstat in Christus - zu Gott zu-
rickkehren zu konnen. Wahrend Luther im Blick auf das Kreuz das Siindersein des Men-
schen und die taglich neu zu ergreifende RechtfertigungsverheiBung betonte, denkt Come-
nius starker vom Sieg Christi in der Auferstehung und vom Beginn seines Reiches her. Dar-
um sammelt sich die Aufmerksamkeit auf die neu durch Gottes Licht erleuchtete und nun
nach der Kehre im Aufschwung befindliche Welt, in der der einzelne Christ unbeschadet
der endgiiltigen Wiederherstellung der Welt durch Christus als Mitarbeiter Gottes an der
Erneuerung und Wiederherstellung des Ganzen mitzuwirken hat, damit die wahre Bestim-
mung aller Dinge ans Licht tritt®.

Wer den Spuren des Comenius folgt, wird, theologisch und padagogisch
gesehen, die padagogischen Aufgaben der Kirche nicht auf das Individu-
um und seine religiose Identitétshilfe beschranken konnen (vgl. oben 1).
Darum ist dieser Hinweis auf die Einbettung der Lebensalterstheorie in
das groBere Ganze vorauszuschicken.

Die bisher an keiner Stelle fiir unser Thema fruchtbar gemachten Einsich-
ten Jan Komenskys fuBen auf der Altersstufeneinteilung der Antike, dem
7-Jahres-Rhythmus, und geben auch sonst yon der gesammelten Weisheit
der Antike und der Weisheitsliteratur des Alten Testaments Zeugnis. Sie
imponieren dariiber hinaus dadurch, daB acht Lebensalter beschrieben
werden, die von der Schule des »vorgeburtlichen Werdens« bis zur
»Schule des Todes« reichen. Doch schon vor dieser letzten Stufe wird
deutlich: Christliche Erziehung ist nach Comenius von Anfang an Lehre
vom rechten Leben und rechten Sterben in einem®’. Hinsichtlich unserer
gegenwartigen Einteilungen des Erwachsenenalters ist bemerkenswert,
daB bereits Comenius nicht nur zwischen dem »Jungmannesalter«, dem
»Mannesalter« und dem »Greisenalter« unterscheidet, sondern jeweils
nochmals drei Untergliederungen (auch damit drei »Klassen«) erortert:
im Greisenalter »riistiges Greisentume, »hohes Alter« und »hinfélliges
Alter«58,

Modernen Auffassungen scheint sich Comenius anzundhern, wenn er fiir die Gebetserzie-
hung in der »frithen Kindheit« zu erkennen gibt, daB das » Verstidndnis des Kindes« durch
»gleichnishafte Rede« liberfordert werde, daher solle man die Worte lieber »in ihrer eige-
nen Grundbedeutung« verwenden®. Ein klares BewuBtsein von der begrenzten Verste-
henskapazitit der Kinder hat er auch angesichts der Frage, ob Jungen und Méadchen in die
kirchlichen Versammlungen der Erwachsenen mitgenommen werden sollen. Zu den

66 Zum Vergleich zwischen Luther und Comenius im bildungshistorischen und -theore-
tischen Zusammenhang vgl. Vf., Bildung - Glaube - Aufklarung, Zur Bedeutung von Lu-
ther und Comenius fiir die Bildungsaufgaben der Gegenwart (Konstanzer Theologische
Reden 2), Konstanz 1986.

67 Vgl. Pamp., 373.425 (in Aufnahme Senecas)und 427 (in Aufnahme Platons), ferner
411: »Vom Beginn deines Lebens an denke an den Tod. Solange du lebst, lebe wie auf der
Schwelle des Todes, damit du wie auf der Schwelle zum Leben stirbst, wenn es dir zu ster-
ben bestimmt ist.«

68 Vgl. Pamp., 429ff.435ff 44 31f.

69 Pamp., 271.



Lebensgeschichte und religiése Lebenslinie 23

Griinden dagegen gehort: »Sie begreifen noch nicht, was sie horen«’, Darum solle man ih-
nen besser das »Wort Gottes« gesondert in der Schule, ihrer Fassungskraft entsprechend

(>ad captum ipsorum), . . . verkiindigen« (ebd.). Aufs ganze gesehen haben wir es jedoch
nocﬁ keineswegs mit einer in neuzeitlichen Kategorien konzipierten | Lebenslauftheorie zu
tun, Im Ge m Gegenteil konnen auf dem Hintergrund der Denkweisen des Comenius die gegen-

wartig unser entwicklungspsychologisches Denken besmilmehden erst pragnant hervor-
treten.

;Comemus gewinnt seine Lebensphaseneinteilung nicht auf Grund psy-
chologmhe: Kategorien, sondern unbeschadet sicherlich auch mitspie-.
! lenden Erfahrungswissens theolog;sch-spekulatw Ihm ist wichtig, die sie-
‘ben Lebensalter bis zum Greisenalter mit dem Slebentagewerk Gottes zu
paralllehsleren71 Ausdriicklich werden die acht Lebensalter sodann mit
der christlich-neuplatonischen Spekulation iiber die acht Welten in Ver-
bindung gebracht’?>. Wie diese Welten aus Gott entsprungen sind und
wieder zu ihm zuriickkehren, sind Gott (und Christus) zugleich Grund
und Ziel von allem (Kausal- und Finalursache alles Wirklichen), d.h. fiir
den individuellen Lebenslauf: Gott ist sein Urheber und sein Ziel, nicht
der Mensch als Subjekt. Das Telos des lebenslangen Leben- und Glau-
benlernens liegt im ewigen Leben”. Neuzeitlichem Denken ist diese te-
leologische Denkweise fremd.

Obwohl Comenius den »Lebenslauf« bereits als »Lebenszyklus« deuten
kann, weil fiir ihn Geburt, Wahl des Berufs und Tod »die drei groBten
Verinderungen (sind), die der Mensch im Kreislauf seines Lebens (vitae
suae ambitu) erfahrt«’, jst seine. Auffassung nicht organologisch-neu-
zeitlich: Entwicklung gedacht als von innen gesteuerte und gerichtete
Vcranderu_ng (»gepragte Form, die lebend sich entwickelt«, Goethe, Ur-

‘worte orphisch). Seine Sicht ist aber auchnichtinteraktionistisch-neuzeit-
lich. im Sinne der kognitiv-strukturellen. Entwicklungspsychologie: das_
| Individuum als aktiv mit der Welt sich auseinandersetzendes Subjekt, das
seine Auffassungsstrukturen dabei transformiert. Obwohl Comenius von
;der unterschiedlichen Fassungskraft des Heranwachsenden spricht, ist
;sem Verstandnis von »capacitas« nicht eigentlich mit dem Wort »Fas-
| sungskraﬂ« wiederzugeben’®, ebensowenig wie man von ihm sagen
\konnte, daB er bereits Eigenart und Eigenwert der verschiedenen Le-
bensphasen, etwa der Kindheit, klar konzipiert’.

Fiir Comeniusist das » Fortschreiten« eben weder entelechisch-organolo-

70 Pamp., 305.

71 Pamp., 431.

72 Pamp., 447: »1. Die mogliche, 2. die urbildliche, 3. die Engelwelt 4. die nattrliche

wc}t 5. die Welt menschlicher Wirksamkeit, 6. die smhchc 7. die geistige, 8. die ewige
elt«.

73 Pamp., 415 passim.

74 Pamp., 433.

TSl Schaller, Die Padagogik des Johann Amos Comenius und die Anféinge des pada- °

gogischen Realismus im 17. Jahrhundert (PF 21), Heidelberg 21967, 256.

76 Vgl.a.a.0., 281.



24 Karl Ernst Nipkow

gisch noch sub]ekttheoretlsch-mteraktlomstlsch vom Menschen selbst her
bestimmt, sondern von seinem Eingelassenseinin das Weltganze und sei-
ne Ordnungen (wozu im Sinne der Zeit der jeweilige Stand gehort, aber
auch die von Gott eingerichteten natiirlichen Ordnungen).

Diese gleichsam >objektiven< Vor-Gaben, nicht das Subjekt, fithren zu einer jeweiligen Be-
gabung. Oder mit den Worten K. Schallers: »Ein GefaB fillt sich in dem MaBe mit Fliissig-
keit, wie es in das Meer elngetaucht ist: gicht primér seine )Kapazxtatt sondern sein Einge-
tauchtsein bestimmt seine Fiillung.«”’ Padagogisch gewendet: Der jeweils zuriickgelegte

eg, er]'E'é?Elchte Standort unég die sich hier gemaB dem Lebensalter erdffnenden Mog-
lichkeiten als Moglichkeiten, an einer vorgegebenen Wirklichkeitsfiille und Wahrheit teil-
zuhaben, sollen das padagogische Handeln ausrichten.

Bei dieser Denkfigur kann Comenius im {ibrigen - und das ist nach wie
vor bedeutsam fiir das hier auch nach der Entdeckung des Eigenwerts der
Kindheit durch Rousseau bestehengebliebene Problem - die >niederenc
Lebensaltersstufen insofern als vollwertig wiirdigen, als dem Menschen,
der fiir das Ganze in Dienst genommen werden soll, »stets alles als Gan-
zes« zu lehren ist, »freilich gemaB dem jeweiligen Wegabschnitt, der je-
weiligen Eingelassenheit«’®.

3.4 Gottoder das transzendentale Ich als Autor der Lebensgeschichte?
(Hamann)

Mit Recht wird noch nicht dem Reformationszeitalter und auch nicht dem
17. Jahrhundert, sondern dem Pietismusim Ubergang zum 18. Jahrhun-
dert (Spener) die Entdeckung jener religiésen Subjektivitit und mensch-
lichen Individualitat zugeschrieben, die zu einer epochemachenden Auf-
merksamkeit auf die eigene Biographie fithren sollte. Allerdings ge-
schieht dies immer noch, »um der Wirkungen des Glaubens und der Gna-
denerweisungen Gottes darin inne zu werden«”’. Trotz aller subjektiven
Bemiihungen werden die eigene und die fremde Lebensgeschichte als
Glaubenszeugnis fiir die objektive Heilsordnung, fiir Gottes Heilsplan
gelesen. Warum im wortlichen Sinne Gott als »Schriftsteller«, als » Au-
tor« der eigenen Lebensgeschichte verstanden wurde, hat in aufschluBrei-
cher Weise O. Bayer an Johann Georg Hamanns Bekehrungsgeschichte
nachverfolgt®®, eine Veranlassung zu einem abschlieBenden dritten
Schritt in der historischen Riickbesinnung, durch den weitere festzuhal-
tende systematische Gesichtspunkte gewonnen werden konnen.

Es ist an erster Stelle der Umstand der Bekehrung bzw. Lebensumkehr.

21 Vel 22,0, 256

.a.a. O 7.
79 Rossler GrundrlB a.a.0., 164. Zu »BuBe« und »Glauben« als Akte eines »unauf-
horlichen Wachstums« bei A. H. Francke vgl. E. Peschke, Studien zur Theologie August
Hermann Franckes, Bd. I, Berlin 1964, 63.
80 O. Bayer, Wer bin ich? Gott als Autor meiner Lebensgeschichte, ThBeitr11 (1980)
245-261. Gegenstand sind J. G. Hamanns »Gedanken iiber meinen Lebenslauf« vom 21.
4. 1758.



Lebensgeschichte und religidse Lebenslinie 25

Er ist nicht als pietistisch-methodistisches »Sondergut« zu betrachten, so-
lange die Rede vom alten und neuen Menschen noch einen allgemeinver-
bindlichen christlichen Sinn haben soll. Allgemeiner gefaBt: Keine le-
benslauforientierte Religionspadagogik wird an der Dynamik von » Kon-
tinuitdt und Diskontinuitdt in der Entwicklung« vorbeisehen konnen®!.
In Stufentheorien herrscht der Kontinuitatsgedanke vor. Mit Recht er-
kennt selbstkritisch auch Fowler, daB dies nicht ausreicht, weil durch Be-
kehrungserfahrungen mit groBer Macht inhaltliche Erfahrungen in den
Lebenslauf einbrechen, die eine auf formale Strukturen gerichtete Theo-
rie gar nicht zu Gesicht bekommt, durch die sie aber auch nicht einfach
hinfallig wird®?:

Im Lichte einer Bekehrung oder Umkehr enthiillt sich eine vollige Rich-
tungséanderung der religiosen Lebenslinie, die jetzt nicht mehr als eine li-
near aufsteigende Linie begriffen werden kann. Friihere Stufen konnen
nicht mehr als Vorbereitung, als Schrittstufen auf derselben Lebenstreppe
gedeutet werden. Ganz andere Metaphern stellen sich ein: Sturz in den
Abgrund, Aufgefangenwerden, Wiedergeburt.

Gleichwohl kann das neue Glaubensverstandnis gegebenenfalls als eine erreichte hohere
Stukturstufe religiosen Urteilens identifiziert werden, im Sinne F. Osers etwa als Uberwin-
dung der »deistischen« Stufe 3 durch die Erfahrung, daB im eigenen Leben doch wieder
Gottes »Heilsplan« (Stufe 4) spiirbar geworden ist, so daB jetzt auch qualitativ anders
theologisch geurteilt wird®?.

Durch das Studium von Bekehrungsereignissen innerhalb religioser Bio-
graphien wird das Instrumentarium zur Deutung des Lebenslaufs ferner
nachdriicklich auf den unverwechselbaren individuellen Charakter per-
sonlichen Lebens gestoBen, wie dies Schleiermacher als >Herrnhuter ho-
herer Ordnung« klassisch an sich selbst entdeckt (Monologen 1800) und
in das padagogische BewuBtsein eingetragen hat. Von hierher gesehen
wird das monotheistische Interesse an universalistisch giiltigen Gesetz-
méBigkeiten in den kognitiv-strukturellen Entwicklungstheorien proble-
matisch und muB korrigiert werden®. Wiederum aber wird es dadurch
nicht hinfillig.

Auch O. Bayer hat bei allem Respekt fiir die individuelle Glaubensge-

81 R. Preul, Religion - Bildung - Sozialisation, a.a.0., 160.

82 Stages of Faith, a.a.0., 273. Einerseits iibersehen die Kritiker Fowlers leicht die In-
tensitat, mit der von ihm das Form-Inhalt-Problem einschlieBlich der Bekehrungsproble-
matik angesprochen wird (‘2(69—291). Andererseits ist in »Stages« und auch in den Verof-
fentlichungen seitdem die Verbindung der entwicklungspsychologischen Theoriebildung
mit der theologischen bis jetzt noch nicht befriedigend gelungen.

83 Dies muB freilich nicht sein. Nach R. M. Moseleys Untersuchungen kann sich Veriin-
derung durch Bekehrung mit und ohne Veriinderung der Strukturstufe ereignen. Ferner
kann das eine oder das andere jeweils vorangehen, vgl. Fowler, a.a.0., 285f,

84  Fowlerhat deutlich auch diese Gefahr gesehen und darum in jiingeren Arbeiten mehr
biographische Einzelgeschichten beriicksichtigt als frither (vgl. Stages, a.a.0., 273), die
freilich nicht zum bloBen Material verkommen diirfen. Zur Methode und zur Bedeutung
der Analyse einzelner konkreter Glaubensbiographien vgl. bes. Schweitzer, a.a.0.



26 Karl Ernst Nipkow

schichte Hamanns ein Interesse daran, die »allgemeine Bedeutung« der
»Struktur« des interpretierten Selbstzeugnisses freizulegen. Hierbei tre-
ten folgende Momente zutage, die in unserer historisch-systematischen
Darstellung bisher so noch nicht sichtbar geworden sind. In der neuen gei-
stesgeschichtlichen Situation wird der eigene Lebenslauf zu einer von ei-
nem selbst erzihlten und erzdhlbaren Lebensgeschichte, d.h. zu einem
sinnvollen, einheitlichen Zusammenhang. Hamanns »Gedanken . . .«
»belegen . . . die These, daB das Ich nicht akzidentiell auch eine Ge-
schichte hat, sondern durch und durch Geschichte ist . . .«%, Sich als ge-
schichtlich lebend zu entdecken und sich vor die Aufgabe gestellt zu se-
hen, immer wieder selbsténdig die alte, vorausliegende Lebensgeschichte
aufzunehmen, zu verarbeiten und in gewisser Weise neu zu schreiben, ist
ein und dasselbe. Daher »gehort das Erzdhlen der Geschichte zu ihr
selbst«®0,

Genau an dieser Stelle steht jedoch Hamann zugleich an einer Wasser-
scheide; denn er erzahlt seine Geschichte in dem betreffenden Dokument
im Medium der Sprache der Bibel und der »in ihr erzahlten Geschichten,
in die sich Gott selbst hineinbegeben hat«®’:

»Ich erkannte meine eigenen Verbrechen in der Geschichte des jiidischen Volkes, ich las
(darin) meinen eigenen Lebenslauf und dankte Gott fiir seine Langmut mit diesem seinem
Volk, weil nichts als ein solches Beispiel mich zu einer gleichen Hoffnung berechtigen
konnte. «®®

Das aber heiBit: ». . . der Vorgang, eine Geschichte der Bibel als meine
Geschichte zu horen und dabei ein neuer Mensch zu werden, (ist) keine
Applikationsleistung des sich und seinen Lebenslauf auch noch im Ver-
stehen einer anderen Geschichte eigenméchtig und selbstméchtig deuten-
den Ich . . ., das auch im andern nur zu sich selbst kommt«®°, Hamann
vollzieht so gerade nicht, was nach Novalis (und der Transzendentalphilo-
sophie der Zeit) auch noch in der »SelbstentduBerung . . . nach AuBen«
»die hochste Aufgabe der Bildung« ist, ndmlich »sich seines transzenden-
talen Selbst zu beméchtigen, das Ich seines Ichs zugleich zu sein«®’.

Gleichzeitig mit dem Ich muB auch Got anders gesehen werden. Ha-
mann »verwirft das metaphysische und theistische Gottespradikat des
»Urhebers< und ersetzt es durch den Titel des wirksam redenden >Au-
tors<; aus einem Grenzbegriff des Denkens wird ein Vokativ, der dem ant-
wortet, der die Kreatur durch die Kreatur anredet«®!. Im Ringen mit Kant

85 Bayer, a.a.0., 250.

86 Vgl a.a.0., 251

87 Vgl a.a.0.,253. In Fowlers theologischen Schriften ist hier der Platz fiir die von ihm
so genannte »Christian master story« (christliche Meister- oder Kerngeschichte), von der
in »Stages« verallgemeinernd die Rede ist (277).

88 Zit. n. Bayer, a.a.0., 254.

89 Vgl a.a.0., 258.

90 Zit. n. Bayer, a.a.0., 258.

91 Vgl a.a.0., 259.



Lebensgeschichte und religiise Lebenslinie 29

und seiner Zeit behauptet Hamann ein sprachtheologisch angeleitetes
Denken gegen ein transzendentallogisch angeleitetes. Er bezeugt fiir
christliche Lebenslaufdeutung den Vorrang des Vokativs, wie ihn in unse-
rem Jahrhundert unter anderen E. Rosenstock-Huessy festgehalten hat®?.
Demgegeniiber gehen die sich gegenwirtig in der Religionspadagogik zur
Geltung bringenden entwicklungspsychologischen Theorien, besonders
in der Schule Piagets, der sich selbst in der Nachfolge Kants sieht, vom
Subjekt als Autor der Lebensgeschichte aus, vom Menschen als sinnge-
bendem Konstrukteur.

4 Lebensgeschichte, menschliche Selbstverantwortung und Gottes-
frage

Zur Lebensgeschichte als Thema von Praktischer Theologie und Reli-
gionspadagogik gehort theologisch zentral die Gottesfrage (s.o. 3). Wie
aber ist in den gegenwartigen Entwicklungs- und Lebenslauftheorien von
ihr die Rede? Von Gott kann in unserer Situation offensichtlich nicht
mehr ohne das gewonnene Wissen tiber die Beteiligung des Menschen an
seiner Gottesbezichung bzw. Transzendenzerfahrung gesprochen wer-
den. Dies gilt seit Kant und der idealistischen Reflexionsphilosophie in er-
kenntnistheoretischer und hermeneutischer Hinsicht und seit diesem
Jahrhundert in psychologischer, wobei entwicklungspsychologisch gese-
hen die psychoanalytische und die kognitiv-strukturelle Schule heranzu-
ziehen sind.

4.1 Die psychische Geburt Gottes in der Kindheit - zur psychoanalyti-
schen Sicht

Unter den neueren Freud-Schulen ist fiir unser Thema die von D. W.
Winnicott und A.-M. Rizzuto vertretene Sicht aufschluBreich. Ob Gott
uberhaupt existiert, kann und soll in ihren Theorien weder behandelt
noch entschieden werden. Aber viel kann tiber die psychische » Geburt«
Gottesin der Kindheit herausgefunden oder zumindest vermutet werden
sowie liber seine seelische » Realitit«. Zwischen psychologischen und
theologischen Kategorien der Beschreibung muB mithin sorgfaltig unter-
schieden werden.

Schon das Bild, das sich ein Kind von seinen Eltern macht, ist aus realen und imaginativen
Elementen zusammengesetzt. Erst recht wird das »Gottesbild« (»Gottreprisentanz«,
»God representation«) imaginativ erzeugt, durch »Erfahrung und Einbildungskraft«®3,

92 Ich verdanke E. Rosenstock-Huessy seit langem grundlegende Unterscheidungskri-
terien, vgl. Vf., Grundfragen des Religionsunterrichts in der Gegenwart, Heidelberg
21969, ferner Vf., Grundfragen der Religionspiadagogik, Bd. 2, a.a.0., 37.97; Bd. 3,
a.a.0., 133£.202.

93 A.-M. Rizzuto, The Birth of the Living God, Chicago/London 1979, 208.



28 Karl Ernst Nipkow

nach Winnicott in einem Ubergangsraum zwischen Selbst- und Objektreprisentanzen, an
beiden teilhabend und doch etwas Eigenes, ein » Ubergangsphinomen« (»transitional ob-
ject«), so daB Gott gleichzeitig »auBen, innen und auf der Grenze« existiert®.

Es kann nicht aufgezihlt werden, welche familialen, sozialen und kultu-
rellen Faktoren als Einfliisse von auBBen mitspielen. Doch ist damit Gott
nicht einfach eine von auBen herangetragene und internalisierte GroBe.
Rizzuto geht ausdriicklich von dem von sich aus schopferisch aktiv tatigen
»Subjekt« aus®®, das eine »synthetische Kapazitéit« zu bedeutungsvoller,
sinnstiftender Organisation der eigenen Erfahrungen besitzt*. Im beson-
deren impliziert der Ansatz ein Verstandnis der menschlichen » Symboli-
sierungsfihigkeit 7. Gerade sie ist von der frithen Kindheit an zu beob-
achten. Darum betont Rizzuto die Entstehung eines »privaten Gottes«
lange vor der Vermittlung des »offiziellen«, so daB es zu einer kritischen
Konfrontation kommen kann®®.

Unter dem Gesichtspunkt des Lebenszyklusim ganzen wird der seelische
ProzeB, » Gott« zu »schaffen« und zu »finden, im Laufe des Lebens nie
aufhoren®.

Wenn allerdings das Gottesbild mit den lebenszeitlichen Wandlungen des Selbstbildes
»nicht Schritt hélt«, wird es bald als »asynchron, lacherlich oder irrelevant erlebt . . ., als
bedrohlich gefahrlich«%, Auch aus psychoanalytischer Sicht soll sich daher das Gottesbild
wandeln, sonst »lebt Gott . . . seinen eigenen Lebenszyklus« in oft wenig forderlicher Wei-
se in einer Ecke, aus der er meist nur in Notsituationen in nicht weiterentwickelter Form als
Teddybir-Gott herausgeholt wird !,

In der Pubertit wird es darum gehen, tiber die Grenzen des kindlichen
Gottesbildes hinaus ein reflektiertes Gottes konzept zu erarbeiten, das
zwar, emotional gesehen, Rizzutos Meinung nach »nichts hinzufigt«,
aber um argumentativer Bediirfnisse willen notwendig wird'’2. Unver-
triglich mit dem Weg zu einem reifen Erwachsenenleben ist eine Gottes-
beziehung grundsatzlich keineswegs (gegen Freud). Von Anfang an sind
allerdings die individuelle Signatur und die selbstindigen Bemiihungen
der Kinder zu respektieren und religionspadagogisch zu férdern'®.

4.2 Religioses Denken und Verselbstdndigung - zur kognitiv-struktu-
rellen Sicht
Meist werden psychoanalytische und kognitiv-strukturelle Entwicklungs-

94 Zit. n. Rizzuto, a.a.0., 178.

95 Vgl a.a.0., 64.

96 Vgl a.a.0., 79.

97 Vgl a.a.0., 182.

98 Vgl a.a.0., 8. Zur Unterscheidung zwischen dem personlichen Gott der Kindheit,
»der urspriinglichen Vision«, in Spannung zu dem »Kirchengott« vgl. auch E. Robinson,
The Original Vision (1977), New York, N.Y. 1983.

99  Rizzuto, a.a.0., 179.

100 Vgl a.a.0., 200.

101 Vgl a.a.0., 203.

102 Vgl a.a.0., 200.

103 Vgl a.a.0,, 210.



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 29

theorien gegentibergestellt oder gar gegeneinander ausgespielt. Tatséch-
lich aber greifen sie mit ihren Befunden vielfach ineinander!'®.

(1) Rizzuto halt eine Verbindung zwischen den Erkenntnissen Piagets
liber die Vorgénge der Symbolisierung und Bedeutungsfindung und den
Erkenntnissen iiber den ProzeB der Bildung von Objektrepriasentanzen
fiir moglich und nétig'®. J. McDargh hat versucht, die psychoanalytische
Theorie der Objektrelationen und die Stufentheorie Fowlers zueinander
in Beziehung zu setzen, weil er mit Recht erkennt, da » Glaube« im Sinne
Fowlers beides meint und »both rational and passional« ist, »cognitive
and affective«!%,

(2) F.OsersKonstrukt des »religiosen Denkens «bzw. » Urteilens « wir-
de ebenfalls grundlegend verkannt, wenn man seine Unterscheidung zwi-
schen »religiosen Wissensstrukturen« und »religiosen Tiefenstrukturen«
unbeachtet lieBe, ein Unterschied »von groBter Wichtigkeit. Denn eine
Person kann sehr viel religioses Wissen, theologisches Wissen haben.
Gleichwohl kann sie eine kritische Situation ihres Lebens mit diesem Wis-
sen moglicherweise nicht bewiltigen«'%”. Die von Oser untersuchten Stu-
fen religiosen Denkens sollen als Tiefenstrukturen vielmehr gerade die
Tiefenschicht aufdecken helfen, die als >kognitives UnbewuBtes« die tat-
sachlich vorhandene kognitive >Fassung< der Gottesbeziehung spiegelt,
jene, die aus eigener gedanklicher Auseinandersetzung entstanden ist'%,
(3) Ubersehen sollte man ebenfalls nicht, da8 die »Konflikt«- bzw.
»Dilemmageschichten« in Osers Untersuchungen gerade Anfechtungs-
probleme und Zweifel betreffen, die auch fiir Luther zentral waren, wie
z.B. die Theodizeefrage. Angesichts solcher Fragen ist der ganze Mensch
aufgewiihlt. Man sollte die >ganzheitliche« Sicht nicht nur bei der von der
Psychoanalyse betonten affektiven Seite suchen.

(4) Fir die Integration der entwicklungspsychologischen Schulen ist
ferner wichtig, daB beide die religiose Entwicklung durch »Krisen« (Erik-
son) bzw. durch Stérungen des »Gleichgewichts« (» Aquilibration«, Pia-
get), d.h. durch » tiefenstrukturelle gedankliche Konflikte«, wie sie hier ge-
nannt sein mogen, bedingt sehen.

104 Zu Sinn und Grenze der kognitiv-strukturellen Ansatze, bes. L. Kohlbergs, zum
Stand der Diskussion iiber integrierende Konzepte und zu religionsdidaktischen Folgen
vgl. Vf., Entwicklungspsychologie und Religionsdidaktik, ZfPad 33 (1987) H. 2.

105 Vgl a.a.0., 65.

106 Psychoanalytlc Object Relations Theory and The Study of Religion. On Faith and
the Imaging of God, Lanham/New York/London 1983. - Neidharts Feststellung (a.2.0.,
129), Fowler reduziere »das religios Christliche auf . . . die kognitiv-ideologische Dimen-
sion«, ist unzutreffend. Wenn Neidhart das Gesamtwerk bertucksichtigt hatte, ware ihm
deutlich geworden, daB Fowlers zentrales Anliegen die »images « und ihre Prioritit vor den
»Konzepten« bzw. »Begriffen« betrifft (»Images are prior to concepts«, Future Christians,
a.a.0., 109, und so durchgehend; m »Stages« vgl. 25-31).

107 Vgl Oser/Gmunder; a.a.0.,

108 Auch Heimbrock (in: Fraas/Heimbrock, a.a.0.) uibersieht diesen tiefenstrukturel-
len Charakter (146f).



30 Karl Ernst Nipkow

Innerhalb der kognitiv-strukturellen Schule identifizieren sodann Fowler wie Oser - ana-
log zum Interesse an Selbstéindigkeit bei Rizzuto - eine Stufe, die einen kritischen Verselb-
standigungsprozefinnerhalb des » Lebensglaubens« (so eher Fowlers Stufe 4: »individua-
tive-reflective faith«) bzw. Trennungsschritt zwischen dem Menschen und dem » Ultima-
ten« (Osers Stufe 3: »Deismus-Stufe«) markiert. Am prignantesten tritt bei Oser der ge-
samte Entwicklungsweg des religivsen Denkens als Gewinn von » Autonomie« zutage'®.

Selbstverstiandlich setzt die Piaget-Schule schlieBlich im Gefolge Kants
ebenfalls subjekttheoretisch im handlungstheoretischen Sinne an, beim
Individuum, das sich mit seiner Umwelt und seinen Erfahrungen operativ
handelnd und denkend innerhalb eines umgreifenden Interaktionszu-
sammenhangs auseinandersetzt.

Man muB nicht dieser Schule folgen, um wie R. Preul in direktem An-
schluB an Fichte und Schleiermacher das menschliche Wesen als »wesent-
lich ich-haftes selbstreflexives Sein« zu verstehen und auch den » Akt des
Glaubens « als einen der vom »Ich« selbst zu vollziehenden » tiefgreifen-
de(n) Akte der Selbstbestimmung «''°. Gegenstandsebene (die lebensge-
schichtliche Entwicklung selbst) und Theorieebene sind damit in beiden
skizzierten Forschungsbereichen von dem geschichtlichen ProzeB ge-
prégt, der oben bis zur Wasserscheide zur Zeit Kants bei Hamann verfolgt
worden ist. Hat nun damit Gott seinen Platz als Autor und Sinnstifter des
Lebenslaufs an den Menschen abgetreten?

4.3 Erwachsenwerden als Christ in Selbstverantwortung

Der kritische Unterton dieser Frage meint nicht, daB zumal evangelisches
Denken sei es hinter die empirischen Einsichten der Humanwissenschaf-
ten in die Dialektik von Abhéngigkeit und Verselbstandigung (unbescha-
det ihrer wissenschaftlichen Uberpriifung), sei es hinter das normative In-
teresse an eben dieser Verselbstdndigung (solange sie sich nicht ideolo-
gisch absolut setzt) zuriickgehen diirfe. Die historische Riickbesinnung
hat gezeigt, daB zum einen die Christentumsgeschichte selbst seit der Re-
formation an diesem Gefélle mitgewirkt hat (historisches Argument) so-
wie zum anderen evangelische Theologie ein grundsitzliches Interesse
daran haben sollte, daB sich das Erwachsenwerden als Christ in Selbstver-
antwortung vollzieht (systematisches Argument). Die Zusage des Evan-
geliums, das den Menschen von sich selbst befreit, sollte zugleich »unver-
tretbar seine eigene Erfahrung werden und darf nicht die eines anderen
sein, die er iibernimmt, ohne sie zu verstehen. Auch das, was ihn von sich
selbst befreit, muB von ihm selbst >wahrgenommen«< werden, im doppel-
ten Sinn des Wortes«!!,

109 Vgl. auch F. Oser, Wieviel Religion braucht der Mensch?,s.0. Anm. 54, ferner Preul,
Religion, a.a.0., 186.

110 Vgl a.a.0., 161.

111  Vf, Grundfragen, Bd. 2, a.a.0., 100.



Lebensgeschichte und religiése Lebenslinie 31

4.4 Gott als Grenzbegriff des Denkens und der den Menschen anre-
dende Gott der Erfahrung

Aufs genaueste ist hierbei jedoch zu beachten, wer auf der inneren, inhalt-
lichen Ebene innerhalb der genannten, festzuhaltenden Dialektik die In-
stanzist, vorder sich der Mensch verantwortet und von dem herer sich be-
urteilt: Ist er es selbst, sein hypostasiertes Ich, oder der ihn anredende
Gott (vgl. 1Kor 4,4)?

Preul will » Selbsterkenntnis, Selbstannahme, innere Freiheit . . . auf der
Grundlage der Beziehung zu Gott« bestimmen''?, Einerseits soll der Ge-
danke der Autonomie nicht preisgegeben, andererseits Gott trotzdem mit
menschlicher Selbstbestimmung (wieder) zusammengedacht werden.
Die Antwort wird durch den Nachweis zu geben versucht, daB die wahre
Selbstverstindigung der Person, »ihre unzerstorbare Identitit«, nur dann
als wirklich begriindet gedacht werden kann, wenn sie sich von »auB3er-
halb ihrer selbst und jenseits aller ihrer jeweiligen Beziehungen zu inner-
weltlichen GroBen begriindet findet«!'3, Das extra nos wird als >Bedin-
gung der Moglichkeit vong, als sowohl denknotwendiges wie auch aus der
Erfahrung sich aufdrangendes Postulat transzendentalphilosophisch er-
schlossen. Im nichsten Schritt des Nachweises wird festgestellt, daB eben
diese notwendige Moglichkeit in der » Aussage religioser, auf Gott als den
Schopfer, Erhalter und Vollender des menschlichen Lebens verweisender
Symbole . . . auch tatsichlich gegeben ist« (ebd.): der philosophisch er-
schlossene Gott als Schliissel zum geoffenbarten und im Glauben bezeug-
ten.

Bei Oser wird diese Denkfigur entwicklungstheoretisch entfaltet. Ab Stufe 4 soll »zwi-
schen der Entscheidungsautonomie des Subjekts und einem angenommenen Unbeding-
ten« wie folgt vermittelt werden: » Als transzendental vorgestellt wird das Unbedingte in
das Subjekt in dem Sinne verlegt, daB es Bedingung der Moglichkeit fiir alles Entscheiden
und Handeln wird«!!* - ein klassisches transzendentalphilosophisches Denkmodell. Auf
Stufe 5 wird »das Ultimate . . . als absolute Freiheit gesehen, das endliche Freiheit ermog-
licht und sinnhaft verbiirgt«!'*. Wie erinnerlich, war bei Comenius Gott Grund und Ziel,
Kausal- und Finalursache des Lebensweges; jetzt ist er (nur) noch transzendental gedach-
ter Grund, aber nicht zugleich das Ziel, denn: »Das Ultimate (Gott) hat den Menschen
selbst zum Ziel«'', Das menschliche Leben erfillt sich in Mitmenschlichkeit, in »Liebe als
Sinnbestimmung endlicher Freiheit (universale Solidaritat)«!!7,

112 Vgl. a.a.0., im Rahmen seiner schonen Interpretation von M. Frischs Roman »Stil-
ler«, 179.

113 Vgl a.a.0., 187; vgl. zu derselben Denkfigur auch Englert, a.a.O., 640: »Unsere
Frage lautet: Ist eine auf der Hohe neuzeitlichen BewuBtseins stehende Konzeption per-
sonlicher Identitéit denkbar, fiir deren Entwicklung die Bezichung zu Gott eine konstituti-
ve Bedeutung hat? . . . Esist wichtig zu sehen, daB anders als genau mit dieser Konsequenz
fiir personliche Identitat das Dasein Gottes nicht sinnvoll gedacht werden kann. «

114  Oser/Gmiinder, a.a.0., 97,

115 Vgl a.a.0,, 101

116 Vgl a.a.0., 102.

117 Vgl a.a.0., 102.



32 Karl Ernst Nipkow

Ein Denken dieser Art kann und soll nicht grundsétzlich abgewiesen wer-
den. Freilich ist sein apologetischer Wert schwer abzuschétzen. Die ge-
genwirtige Verbreitung in der katholischen (H. Peukert) und evangeli-
schen Fundamentaltheologie (W. Pannenberg) ist auffillig. Gibt es wirk-
lich keinen anderen Weg, Gott einzufiihren, als nur so, als » Grenzbegriff
des Denkens« (O. Bayer)?

Erstens bleibt zwischen dem transzendentallogischen SchiuB und dem
angeschlossenen Satz, daB dieser gedachte Gott »tatsdchlich gegebenist«
(Preul), ein Sprung: Die zweite Aussage ist nur als assertorische Behaup-
tung, als Glaubensaussage, gegeben.

Oser spricht auf seiner héchsten Stufe 6 plétzlich von » VerheiBung« und dem Vorrang des
»Indikativs« vor dem »Imperativ«, ohne daB derselbe Sprung verdeutlicht wird; im Ge-
genteil wird bemerkt, diese letzte Bestimmung folge aus der »Entwicklungslogik «'!8,

Zweitens zeigen Untersuchungen zur Gottesfrage bei Jugendlichen zwi-
schen 16 und 24'*?, daB die entscheidenden Einbruchsstellen fiir den Ver-
lust des Gottesglaubens in der Adoleszenz nahezu im wortlichen Sinne
damit zusammenhangen, da Gott nicht zu ihnen »spricht«, d.h. sich
konkret vernehmbar als helfender (Theodizeefrage) und iiberhaupt als
realer, nicht fiktiver Gott (Projektionsvorwurf) erweist und erfahren wird.

Die transzendentallogische Rede von Gott wird briichig, wenn sich Gott plétzlich als >nur¢
gedachter enthiillt. Analog hierzu wird die psychologische Bezeichnung Gottes als »Sym-
bol« briichig, wenn Gott als »bloB« ein Symbol, namlich als ein Erzeugnis menschlicher
Symbolisierungsfahigkeit, durchschaut wird, als »ein Wort, nichts anderes« (» Gott« nunin
Anfithrung), etwas, was man »>Gott< nennt« und »als Symbolfigur beniitzt, als die Figur,
nach der jeder Mensch streben sollte«'?’. Fiir einen anderen Jugendlichen wird dadurch
»Gott« nicht bedeutungslos. Er kann sich wissenschaftlich gewandt iiber die »>Funktion¢
Gottes« fiir das menschliche Leben verbreiten; aber die Frage nach der Existenz Gottes ist
firr ihn schlicht »dahingestellt«!2!,

Jugendliche suchen nach den Befunden beides: iiberzeugend durchdach-
ten und glaubwiirdig gelebten Glauben. Sie wollen zum einen sicherlich
auch durch maglichst eindeutige theologische Argumentationsfahigkeit
angesprochen werden, die allerdings theologisch sachhaltiger sein muB als
die Formalitéat transzendentallogischer Grundannahmen, um etwa auf
Sachverhalte wie die Theodizeefrage antworten zu konnen. Sie wollen
dazu durch Menschen angesprochen werden, die trotz der Anfechtung

118 Vgl a.a.0., 103.104.

119 Vgl meine Auswertung von iiber 1200 Texten Jugendlicher aus dem Berufsschulbe-
reich in Wiirttemberg (gesammelt in: R. Schuster [Hg.|, Was sie glauben. Texte von Ju-
gendlichen, Stuttgart 1984), in: Erwachsenwerden ohne Gott? Gotteserfahrung im Le-
benslauf, Miinchen 1987 (zuerst in: Birkacher Beitrige 3, Stuttgart 1986, 16ff) sowie in:
Die Gottesfrage bei Jugendlichen. Auswertung einer empirischen Umfrage, in: U. Nem-
bach (Hg.), Jugend und Religion in Europa, Bern u.a. 1987 (i. Ersch.).

120 AuBerung eines Berufsschiilers, Metallklasse, in: R. Schuster, a.a.0., 325.

121 Vgl a.a.0., 42f.



Lebensgeschichte und religiose Lebenslinie 38

angesichts der Theodizeeproblematik auch in ihrem Verhalten christli-
chen Glauben bewihren und ihr Vertrauen auf Gott miindlich bezeugen.

4.5 Zielbilder erwachsenen Glaubens und ihre Problematik

Die Entwicklungstheorien zur Glaubensentwicklung kommen ohne ein-
gefiihrte normative Zielbilder vom Erwachsenwerden im Glauben nicht
aus.

Der Methodist Fowler entfaltet auf Stufe 6 plétzlich eine reformierte bundestheologische
Reich-Gottes-Schau'??, Oser fiihrt, wie angedeutet, iiberraschend paulinisches Denken
ein. Fiir den Katholiken G. Moran erfiillt sich der Glaubensweg des Erwachsenen in der
identitatsphilosophisch-mystisch getonten Konvergenz zwischen dem Weg zum wahren,
tieferen Selbst und der Erfakrung des Unbedingten (daher sein Pladoyer fiir wachsende
»Zentriertheit«, »centeredness«)'?®. Der deutsche katholische Religionspadagoge
R. Englert entwickelt sein Zielbild in Anlehnung an Nikolaus von Kues und dessen Modell
der coincidentia oppositorum und riickt wie vor ihm schon Fowler (ebenfalls in Anlehnung
an P. Ricoeur) das Erreichen einer »zweiten Naivitit« in den Mittelpunkt!?.

Alle diese Zielbilder sind nicht empirisch in dem Sinne gesichert, als mii3-
te die Lebens- und Glaubensgeschichte jedes Menschen solchen Weg ge-
hen. Hier dringen schlicht Vorstellungen vom Wiinschenswerten ein, die
eher den kulturell und konfessionell gepragten individuellen Standort des
Autors spiegeln, als daB sie einer Entwicklungslogik empirisch-normativ
gehorchen'?s,

Zwar konvergieren auffilligerweise hinsichtlich der reifen Religiositat des
Erwachsenen viele Autoren darin, daB sie diese als eine Haltung beschrei-
ben, die Gegensitzliches und Widerspriichliches dialektisch verbinden
kann. Auch die entwickelteren klassischen Formen wissenschaftlichen
theologischen Denkens (ebenso philosophischen) spiegeln dies deutlich.
Zur Zeit untersuchen Schiiler Piagets von verschiedenen Seiten die sog.
»post-formalen« Denkformen im Erwachsenenleben: Sie sind aus-
nahmslos dialektisch-paradoxal »strukturiert« und zeigen die Fihigkeit,
viele verschiedene und zugleich gegenlaufige Vorstellungen noch zu inte-
grieren'?%, Sollte diese denkerische Dialektik der Ausdruck auch fiir eine
entsprechend erfahrene und durchlittene Existenzdialektik des Glaubens
sein, etwa im Sinne der Rede vom simul iustus et peccator? Dieser Frage
soll an anderer Stelle nachgegangen werden. Auf jeden Fall aber scheint
uns, daB die Existenzdialektik auch ohne das denkerische theologische
Korrelat erfahren und >kindlich¢< geglaubt werden kann.

122 Vgl. Stages, a.a.0., 204ff im AnschluB an H. R. Niebuhr.

123 G. Moran, Religious Education Development. Images for the Future, Minneapolis
1983, 140f passim.

124 Vgl a.a.0., 600-692.

125 Ahnlich urteilt Neidhart, a.a.0., 128f.

126 Vgl. die Beitrige von G. Labouvie-Vief, M. A. Basseches, P. K. Arlin, H. Koplowitz
und J. D. Sinnottin: M. L. Commons u.a. (eds.), Beyond Formal Operations. Late Adoles-
cent and Adult Cognitive Development, New York u.a. 1984.



34 Karl Emnst Nipkow

Die Konsequenz: Die Vielfaltder Zielbilder wie die Unterscheidung zwi-
schen gelebter und gedanklich durchdrungener Erfahrung weisen in eine
offene, individuelle Zukunft, die keinem Zwang unterworfen werden
darf, weder dem eines verbindlichen Zielbildes iiberhaupt noch einer be-
sonderen Denkform, weil Gott selbst der Grund unddas Ziel, der Vollen-
der, bleiben sollte'’.

4.6 Grundsitze seelsorgerlicher und padagogischer Begleitung

Die menschliche Lebensgeschichte ist beides: Wir fithren unser Leben,
und wir werden gefiihrt. Anfechtungen wie die Luthers, die - keineswegs
iiberraschend - immer noch auch die unserer befragten Berufsschiiler
(s.0.) und unsere eigenen sind, widerfahren einem. Hier ist die »vita passi-
va« als Weg des Erkennens und Lernens ernst zu nehmen'?. In solchen
Lagen ist die nachtragliche und begleitende seelsorgerliche Hilfe am Plat-
ze. Absurd wire es, solche Konflikte padagogisch herbeizufiihren.
»Konflikte« und »Krisen« als Entwicklungsursachen fiir » Grade« und
»Stufen« des Glaubens gehoren zu jenen von O. F. Bollnow beschriebe-
nen Phinomenen, die, wenn schon padagogische, dann primér » unstetige
Formen der Erziehung« verlangen'?. Religionspadagogen werden dar-
auf achten und abwarten, wo sich entsprechende Konflikte zeigen. Auch
hinsichtlich der pddagogischen Aufgabe ist folglich grundsitzlich dieselbe
Zuriickhaltung geboten und eine eher begleitend-nachgehende Hilfe an-
gemessen. Wenn Schiiler es von sich aus zu erkennen geben, daB sie mit
ihren ilteren Denkformen nicht mehr zu Rande kommen, ist der Reli-
gionslehrer legitimiert, zu einer theologisch (!) als angemessener auszu-
weisenden »hoheren« Stufe zu stimulieren.

Noch einen Schritt weiter kann man gehen, nédmlich geplant vorausge-
hend fordern, wenn bestimmte Erfahrungs- und Denkformen zwar fiir
ein Entwicklungsstadium zunachst die einzig kindgemaBen sein mogen
(etwa das Do-ut-des-Denken), fiir das Erwachsenwerden als Christin re-
formatorischer Sicht aber problematisch sind, da sie gerade das Ver-
dienstdenken in der Gottesbeziehung spiegeln, das die Reformation zu
iiberwinden versucht hat. Im ganzen gilt mit M. J. Langeveld, daB ein
Mensch »sich entwickelt durch das, was er selbst entdeckt«'*?. »Entwick-
lung« ist noch keine padagogische Kategorie. Am Begriff » Entdeckung «
wird dagegen nach H. B. Kaufmann »die Verkniipfung der padagogi-
schen und der theologischen Interpretation« der konkreten Phianomene

127 Mit Recht betont H. Luther die » UnabschlieBbarkeit von Bildungsprozessen« und
die Bedeutung der Metapher »Fragment« fiir die Lebens- und Glaubensgeschichte des
Menschen (Identitit und Fragment, ThPTh-ThPr 20 [1985] 317ff).

128 Vgl. Ch. Link, Vita passiva. Rechtfertigung als Lebensvorgang, EvTh 44 (1984)
315-351, hier 348 (vgl. Heimbrock in: Fraas/Heimbrock, a.a.O., 148).

129 Existenzphilosophie und Pédagogik. Versuch iiber unstetige Formen der Erzie-
hung, Stuttgart 1959.

_}30 Das Kind und der Glaube, Braunschweig u.a. 1959 (holl.: Kind en Religie, 1956),



Lebensgeschichte und religiése Lebenslinie 35

»iiberzeugend sichtbar«!3!. » Das Wort Entdeckung verbindet auf gliickli-
che Weise das subjektive Moment der Spontaneitit mit der Tatsache, daB
bestimmte Sachverhalte und Anspriiche dem menschlichen Fragen und
Suchen vorgegeben sind, denen es zu entsprechen und die es zu finden
und zu ergreifen gilt« (ebd.). Comenius’ Sicht des »Eingelassenseins« in
Welt und des »Sich-Eroffnens« von Wahrheit klingt noch einmal an. Der
Begriff »Entdeckung« bewahrt aber damit auch die Einsicht, daB »der
Glaube des Kindes . . . durch padagogische oder methodische Manah-
men nicht bewirkt werden« kann, »ohne den Erzicher aus der Verantwor-
tung fiir den Glauben des Kindes zu entlassen«'*2. »Entdeckung« faBt
das Geschenk der Gnade, die Vorgaben des begleitenden Padagogen und
die Selbsténdigkeit des Suchens und Findens von der frithen Kindheit bis
zum spiten Alter zusammen.

Dr. Karl Ernst Nipkow ist Professor fiir Praktische Theologie (Religionspadagogik) und
Aligemeine Padagogik an der Eberhard-Karls-Universitit Tiibingen.

131 Vom Verhiltnis der padagogischen und theologischen Fragestellung in der christli-
chen Erziehung, in: Ev. Kinderpflege 18 (1967) 70.
132 Vgl a.a.0., 71.



