1.3
Wilhelm Grab
Praktische Theologie und Religionspadagogik

Eine systematische Ortsbestimmung

1 Anfragen zum problematischen Selbstverstindnis beider Disziplinen
1.1 Der institutionelle Aspekt
1.2 Der historische Aspekt

2 Die Aufgabe der Praktischen Theologie

2.1 Die Hinwendung zur Lebenswelt der christlichen Religion
2.2 Das Problem der Kirchlichkeit

2.3 Die Berufstheorie des Pfarrers

3 Die Aufgabe der Religionspidagogik

3.1 Der Ausgang von der Lebenswelt der christlichen Religion
3.2 Im Verhaltnis zu Kirche und Schule

3.3 Die Berufstheorie des Religionslehrers

4  Die Religionspddagogik in der Einheit der Praktischen Theologie

4.1 Praktische Theologie als Frage nach dem Zugang zur christlichen Religion

4.2 Das theologische Profil der Religionspddagogik in einer elementaren Dogmatik
4.3 Die Einheit der Praktischen Theologie

1 Anfragen zum problematischen Selbstverstandnis beider Disziplinen

Wer nach dem Verhiltnis von Praktischer Theologie (PTh) und Reli-
gionspadagogik (Rp) fragt, riihrt an ein nur schwer entwirrbares Kniuel
von Problemen. Darauf wird in der Literatur immer wieder hingewiesen.!
Eine monographische Untersuchung liegt bislang jedoch nicht vor.

1 Vgl zum Stand der Debatte iiber das wissenschaftstheoretische Selbstverstdndnis der
Rp: H.D. Bastian, Die Stellung der Religionspddagogik im Rahmen einer theologischen
Fakultit und die Moglichkeiten ihres Studiums, ThPr 3 (1968) 290-305; K.E. Nipkow,
Schule und Religionsunterrichtim Wandel. Ausgewahlte Studien zur Pidagogik und Reli-
gionspadagogik, Diisseldorf 1971, 128-131; G. Bockwoldt, Religionspadagogik. Eine
Problemgeschichte, Stuttgart u.a. 1977, 114-135; P. Biehl, Anmerkungen zum Selbstver-
standnis und zur wissenschaftstheoretischen Zuordnung der Religionspadagogik, ThPr 12
(1977) 213-218; H.-G. Heimbrock, Religionspadagogik, in: E. Fahlbusch (Hg.), Ta-
schenlexikon Religion und Theologie (TRT), Gottingen *1983, 249-253; P.C. Bloth,
Praktische Theologie, in: G. Strecker (Hg.), Theologie im 20. Jahrhundert, Tiibingen
1983, 389-493; bes. 469-481; U. Hemel, Theorie der Religionspadagogik. Begriff, Ge-
genstand, Abgrenzungen, Miinchen 1984; G. Ldmmermann, Religion in der Schule als
Beruf. Der Religionslehrer zwischen institutioneller Erziehung und Personlichkeitsbil-
dung, Miinchen 1985, 354ff; D. Réssler, Praktische Theologie, Berlin / New York 1986,
483-487.



44 Wilhelm Grib

Was ist mit der Frage nach dem Verhiltnis von PTh und Rp gemeint? Sie
zielt im Kern darauf, ob die Rp als eine Teildisziplin der Theologie oder
als eine Teildisziplin der Sozial- bzw. Erziehungswissenschaften anzuse-
hen ist. DaB diese Frage genau auf das Problem der Zuordnung der Rp
entweder zur Theologie oder zu den die Pddagogik in sich einschlieBen-
den Sozialwissenschaften zielt, folgt aus der Naherbestimmung, wonach
esinsbesondere die PThist, die zur Rp ins Verhaltnis gesetzt sein will. Die
PTh ist schlieBlich diejenige Teildisziplin der Theologie, mit der diese
auch noch die theologieunabhéangigen Wirklichkeitswissenschaften in ih-
rer Regie zu halten oder wieder zu sich ins Verhéltnis zu setzen versucht.
Die Existenz der PTh impliziert bereits eine mogliche Antwort auf die ge-
stellte Frage. Sie lauft darauf hinaus, daB die Theologie in Gestalt ihrer
praktischen Disziplin immer auch an der theologischen Integration der
Rp arbeitet.?

Dem Anspruch auf die Integration der Rp, den die Theologie in Gestalt ihrer praktischen
Disziplin erhebt, konkurrieren jedoch gegenlaufige Momente im Selbstverstindnis der Rp.
Sie zielen auf die Integration der Rp in eine sich autonom ausformulierende, auch noch die
Religionsthematik in die eigene Regie nehmende Pidagogik bzw. Sozialwissenschaft.? Die
Existenz der Rp als einer nicht allein im institutionalisierten Gefiige der theologischen Dis-
ziplinen betriebenen Wissenschaft ist zwar kaum mit dem direkt gegenldufigen Anspruch
verbunden, auch noch das Geschift der PTh mitzuerledigen. Sehr wohl aber kann sich mit
der Rp der Anspruch verbinden, fiir die Religion auf andere Weise als die vermeintlich
starker an dogmatischen Vorgaben orientierte PTh zustéindig zu sein.*

Wer nach dem Verhéltnis von PTh und Rp fragt, muB diese Asymmetrie beriicksichti-
gen, die bereits in der Fragestellung liegt.

Aufgrund der Asymmetrie des Verhaltnisses kommt es nicht unerheblich auf die Perspek-
tive an. Fiir die PTh steht ihre Reichweite und Integrationsleistung auf dem Spiel, fiir die
Rp ihre pidagogisch und sozialwissenschaftlich legitimierte Eigenstindigkeit.

Weshalb jedoch ist der PTh an dem einen und der Rp an dem anderen ge-
legen? Welche Sachgesichtspunkte sind es, die entweder die eine oder die
andere Perspektive einnehmen lassen? Welche Interessen und Motive
stecken hinter den Integrations- bzw. Abgrenzungsanspriichen der bei-
den Disziplinen? Eine systematische Bestimmung ihres Verhéltnisses
muB zunéchst die institutionstheoretischen und die historischen Problem-
aspekte, die dabei ineinanderflieBen, sondieren.

2 Diese Sichtweise findet man zuletzt vor allem entfaltet bei Rdssler, Praktische Theolo-
gie, 53-62; vgl. auch den engen AnschluB an Rossler aus religionspadagogischer Perspek-
tive bei K. E. Nipkow, Lebensgeschichte und religiése Lebenslinie, in: JRP 3 (1986), Neu-
kirchen-Vluyn 1987, 3-35.

3 Diese Perspektive wird von Nipkow in Erinnerung an die die neuzeitliche Christen-
tumsgeschichte prégenden Konvergenzen von Theologie und Padagogik in den Blick ge-
nommen: ebd., 127ff; vgl. auch die Ausarbeitung der Abbildbarkeit von Theologie auf
Péadagogik und umgekehrt in K.E. Nipkow, Grundfragen der Religionspidagogik, Gii-
tersloh 1978, 168ff. Fir eine mit der Eingliederung in die Sozialwissenschaften verbun-
dene Ausgliederung der Rp aus der PTh pladiert Heimbrock, Religionspadagogik, 253.
4 DasschlieBt neue Korrespondenzen zu einem sich antidogmatisch umformulierenden
Selbstverstandnis der PTh nicht aus. Vgl. G. Otto, Was heiBt Religionspadagogik?, in:
Ders., »Religion« contra »Ethik«? Religionspidagogische Perspektiven, Neukirchen-
Vluyn 1986, 28-52.



Praktische Theologie und Religionspidagogik 45

1.1 Der institutionelle Aspekt

Im Verhaltnis von PTh und Rp spiegelt sich ein Streit der Fakultéten.
Die Rp ist iiberall dort als Teil der PTh institutionalisiert, wo sie innerhalb
theologischer Fachbereiche betrieben wird. In Forschung und Lehre wird
sie dort in der Regel von denen vertreten, die fiir die PTh insgesamt zu-
standig sind. Ausnahmen von dieser Regel werden kaum mit fachlicher
Unzustindigkeit begriindet, sondern auf die hochgradige Spezialisierung
innerhalb der praktisch-theologischen Teildisziplinen zuriickgefiihrt.

Die zunehmende Spezialisierung innerhalb der PTh ist freilich veranlaBt durch gesteigerte
Komplexitat innerhalb verselbstandigter Praxisfelder. Verselbstindigte Praxisfelder be-
dingen entsprechende Professionalisierungen. Auch an theologischen Fachbereichen, an
denen die Rp als Teildisziplin der PTh institutionalisiert ist, wird sie deshalb nicht auch
schon in dieser integrativen Perspektive studiert. »Religionspddagogik studieren« - das
bedeutet auch an theologischen Fachbereichen im allgemeinen den Erwerb der Berufsqua-
lifikation des Religionslehrers. Sie unterscheidet sich von der des » Volltheologen« vor al-
lem durch eine ErméBigung der Stoffiille in den theoretischen Disziplinen der Theologie
und zuletzt, wenn uberhaupt, durch die Beschrankung auf einen Ausschnitt ihrer prakti-
schen Disziplin, auf die Rp.

Wer »Religionspadagogik studiert«, fiir den reduziert sich vor allem die
PTh auf den vergleichsweise kleinen Ausschnitt der Rp. Von der Rp er-
wartet der angehende Religionslehrer eine Steigerung seiner didakti-
schen und pddagogischen Kompetenz. Von ihr erwartet er eine iiber das
fachtheologische Wissen hinausgehende Klarung seines berufsbezoge-
nen Selbstkonzepts, Orientierung dariiber, was es hei8t, Religion in der
Schule als Beruf zu vertreten.

Die als Teil der PTh institutionalisierte Rp wird von den »Religionspéd-
agogen« weithin nicht als solche wahrgenommen. Auch dort, wo sie in
Forschung und Lehre integrativ, d.h. als praktisch-theologische Teildiszi-
plin vertreten wird, vermag sich dies vor allem aufgrund der pastoraltheo-
logischen Segmentierung der tibrigen praktisch-theologischen Teildiszi-
plinen kaum tiberzeugend darzustellen. Die in Entsprechung zu den pa-
storalen Praxisfeldern segmentierte PTh kommt als einheitliche Disziplin
allenfalls denjenigen in den Blick, die die Religion nicht nur, sondern auch

5 So etwa diirfte es zu verstehen sein, wenn z.B. M. Josuttis sagt, daB er sich als »prak-
tisch-theologischer Nachbar« nur deshalb zur »Rezension eines religionspadagogischen
Werks (habe) tiberreden« lassen, weil »das zu besprechende Buch in einer gewissen Niahe
zu den eigenen Arbeitsgebieten« stehe. Vgl. M. Josuttis, »Glauben heiBt lernen«. Bespre-
chung von Hans-Jiirgen Fraas, Glaube und Identitit, in: JRP 1 (1984), Neukirchen-Vluyn
1985, 223-232, hier 223.

6 Dies dokumentieren die in jingster Zeit gehduft erschienenen Studienbiicher fiir
Lehramtsstudenten, vgl. H. Angermeyer, Taschen-Tutor Religionspadagogik, Gottingen
21979; E. Bochinger und E. Paul, Einfithrung in die Religionspidagogik, Miinchen/
Mainz 1979; D. Stoodt, Einfihrung in das Studium der evangelischen Religionspadago-
gik, Gottingen 1980; W. Bartholomdus, Einfithrung in die Religionspadagogik, Darm-
stadt 1983; G. Adam und R. Lachmann (Hg.), Religionspiddagogisches Kompendium.
Ein Leitfaden fiir Lehramtsstudenten, Gottingen 1984.



46 Wilhelm Grab

in der Schule zu vertreten haben.” Homiletik, Liturgik, Seelsorge hinge-
gen gehen speziell die Religionspidagogen in der Regel nichts an.?

Dennoch sorgt die Institutionalisierung der Rp als Teil der PTh an theologischen Fachbe-
reichen fur eine spezifische Ausrichtung ihrer Reflexionsperspektiven. Sie hilft dazu, die
segmentelle Differenzierung der PTh, wie sie sich in Entsprechung zu den wichtigsten Auf-
gabenbereichen des Pfarrers etabliert hat, auch einmal zu iiberschreiten und beispielsweise
padagogische Aspekte im homiletischen Kontext ebenso wahrzunehmen® wie liturgische
im padagogischen.'” Die PTh realisiert ihre institutionalisierte Einheit dann durch die Aus-
arbeitung konstanter, sich in unterschiedlichen Praxisfeldern durchhaltender Reflexions-
perspektiven'!, von denen die padagogische, didaktische und schultheoretische schlieBlich
eine unter vielen anderen ist. Wer an der Ausarbeitung dieser Reflexionsperspektiven teil-
nimmt, erwirbt sich die entsprechend gesteigerte theologische Kompetenz.'?

Nun ist die Rp aber nicht nur als Teil der PTh an theologischen Fachberei-
chen institutionalisiert, sondern ebenso an erziehungs- und sozialwissen-
schaftlichen Fachbereichen (in die die ehemaligen padagogischen Hoch-
schulen eingegliedert wurden) sowie an den religionspadagogischen In-
stituten der Landeskirchen (in die die ehemals katechetischen Amter um-
benannt wurden). Der so institutionalisierten Rp legt es sich weniger na-
he, sich als praktisch-theologische Teildisziplin zu begreifen. Das manife-
ste Interesse an der wissenschaftlichen Selbstidndigkeit der Rp hat seine
starke Verankerung vielmehr genau in diesen wissenschaftsorganisatori-
schen Voraussetzungen."

Zur entscheidenden Frage wird dann allerdings, was es macht, daB die
theologische Reflexionsperspektive iiberhaupt in den Horizont padago-
gischer Theoriebildung einriickt. Auch dabei ist der institutionelle Aspekt
von starkem Gewicht.

Einer an erziehungs- und sozialwissenschaftlichen Fachbereichen institu-
tionalisierten Rp legt sich ein Begriindungsrahmen nahe, der auf die In-

7 Diesspiegelt sich beispielsweise in dem die Rp integrierenden praktisch-theologischen
Entwurf von Rossler in genau der Weise, daB er die unterschiedlichen Praxisfelder am
starksten durch das Amt und die Person des Pfarrers verklammert findet. Die Perspektive
des Amtstragers bleibt durchweg und dann auch in Sachen Unterricht bestimmend. Vgl.
Rassler, Praktische Theologie, 103ff.282ff.436ff.

8 Verklammerungs- und Riickkoppelungsversuche in religionspadagogischer Perspek-
tive miissen deshalb zuerst dieses Vorurteil bekdmpfen, z.B. beim Versuch, Unterricht und
Predigt auf dem Weg zu einer katechetischen Theologie zusammenzubinden. Vgl. Ch. Bi-
zer, Unterricht und Predigt. Analysen und Skizzen zum Ansatz katechetischer Theologie,
Giitersloh 1972.

9 Vgl z.B. den im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft katholischer Homiletiker von P.
Diisterfeld und H.B. Kaufmann herausgegebenen Band: Didaktik der Predigt. Materia-
lien zur homiletischen Ausbildung und Fortbildung, Miinster (Comenius-Institut) 1975.
10 Vgl. K. Meyer zu Utrup, Liturgie und Katechese, in: JLH 26, 1982, 1-19.

11 Mit diesem Argument hat denn auch zuletzt G. Otto eine »perspektivische Gliede-
rung der praktischen Theologie« in Vorschlag gebracht, vgl. ders., Grundlegung der Prak-
tischen Theologie, Miinchen 1986, 69ff.

12 Vgl. zur Durchfithrung dieses Verfahrens Otto, Grundlegung.

13 Dies findet man auf dem Hintergrund der Geschichte des offentlichen Unterrichts
und des Lehrerberufs gut herausgearbeitet bei Lammermann, Religionin der Schule, 127-
254,



Praktische Theologie und Religionspidagogik 47

terdependenzen von Religion und Gesellschaft abhebt, was den Rekurs
auf die Kirche als Ort gesellschaftlich relevanter Sinnreflexion nicht aus-
schlieBt, aber zweitrangig macht. Der an religionspadagogischen Institu-
ten institutionalisierten Rp hingegen legt sich ein Begriindungsrahmen
nahe, der auf die Kirche als dem Ort der verbindlichen Auslegung religio-
ser Wahrheit abhebt, was den Rekurs auf deren gesellschaftliche Relevanz
nicht ausschlieBt, aber zweitrangig macht.* Die Erweiterung der padago-
gischen Theoriebildung um die theologische Reflexionsperspektive
scheint mir jedenfalls in beiden Fillen nicht unerheblich der Logik ihres
institutionalisierten Verwendungszusammenhangs zu folgen. D.h. in
institutioneller Hinsicht kommt die wissenschaftliche Selbstidndigkeit der
Rp als eine Funktion der gesellschaftlichen Ausdifferenzierung von Pra-
xisfeldern zu stehen, die nach einer padagogischen Kompetenz verlan-
gen, welche auch in theologischer Perspektive wahrgenommen sein will.

1.2 Der historische Aspekt

Im Verhaltnis von PTh und Rp spiegelt sich der historische Proze der
Auflésung der Einheit der PTh.

Bis zum Aufkommen der Rp als einer selbstdndigen, zwischen Theologie
und Padagogik rangierenden Disziplin fungierte die Kirche als Garant der
Einheit der PTh. Die praktisch-theologischen Teildisziplinen waren un-
terschieden mit Bezug auf die konstitutiven LebensduBerungen der Kir-
che, so daB in deren dogmatischem Begriff ihre konstruktive Einheit dann
auch auszuformulieren war. Das unterrichtliche Handeln der Kirche, die
Lehre, mit der sie sich und die vermittels ihrer erschlossene Wahrheit den
Lernenden selbst zugénglich macht, fiel dabei in die praktisch-theologi-
sche Teildisziplin der Katechetik.”

Die am Anfang des 19. Jh. kirchlich begriindete Einheit der PTh (Schleiermacher/
Nitzsch)' zerfiel an dessen Ende mit dem Auftreten einer religionswissenschaftlich be-
griindeten und kulturpolitisch empfohlenen Rp (Kabisch/Niebergall)"”. Sozialgeschicht-
lich gesehen lag dies in der Konsequenz der riicklaufigen gesellschaftlichen Integrations-
kraft der kirchlichen Ausiibung des Christentums. Angesichts der Auswanderung der
schulischen Bildungseinrichtungen aus kirchlicher Observanz, dem Abbau der geistlichen
Schulaufsicht, der Entkirchlichung des familidren Sozialisationsprozesses in der sozial-de-
mokratischen Arbeiterschaft wie im aufstrebenden Bildungsbiirgertum wanderte die Ka-
techetik in eine bloB binnenkirchliche Zustédndigkeit ab (Konfirmandenunterricht).

Die bildungstheoretische Verantwortung hingegen der offentlich-gesellschaftlichen Bil-
dungseinrichtungen verlagerte sich auf die Pidagogik bzw. auf die die Pidagogik in sich

14 Vgl ebd., 361ff.

15 Vgl. den Riickblick auf die groBen ekklesiologischen Systembildungen der PTh im
19.7Jh. bei F. Uhlhorn, Die wissenschaftliche Behandlung und Darstellung der praktischen
Theologie (1898),in: G. Krause(Hg.), Praktische Theologie, Darmstadt 1972, 200-214.
16 Vgl. F. Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf
einleitender Vorlesungen (1811), in: H. Scholz (Hg.), Kritische Ausgabe, Hildesheim
41961, § 25; C.I Nitzsch, Praktische Theologie, Bd. 1, Bonn 21859, § 1.

17 Vgl. R. Kabisch, Wie lehren wir Religion?, Gottingen 1910; F, Niebergall, Die Ent-
wicklung der Katechetik zur Religionspadagogik, MERU 4 (1911) 1ff und 33-43.



48 Wilhelm Grab

aufnehmenden Erziehungs- und Sozialwissenschaften. Dies war und ist zwar nicht unum-
stritten, weil sich auch der Pidagogik das Problem der normativ-ethischen Verbindlichkeit
ihrer handlungsorientierenden Leitannahmen stellt.'”® Gleichsam unterhalb der Schwelle
dieses prinzipientheoretischen Legitimationsproblems hat die Padagogik jedoch auch die
konzeptionelle Verantwortung fiir den Unterricht in der christlichen Religion tibernom-
men. An die Stelle der praktisch-theologischintegrierten und somit unter kirchlich-theolo-
gischen Primissen operierenden Katechetik ist die padagogisch orientierte und somit pri-
mar unter bildungs-, kultur- und gesellschaftstheoretischen Pramissen operierende Rp ge-
treten.

Zum Teilgebiet der Kulturwissenschaften geworden, bildet sich die gesell-
schaftliche Ausdifferenzierung des Religionssystems denn auch in der
theoretischen Reichweite und institutionellen Zustindigkeit der Rp ab.
Sie bestimmt sich primér nicht mehr von einem Gesamtentwurf kirchlich-
christlicher Erziehung her, wie dies die traditionelle Katechetik noch fiir
sich in Anspruch genommen hat."” Die Rp sieht sich vor allem in der pad-
agogischen Verantwortung fiir ein Schulfach, fiir den Religionsunter-
richt.?

Dennoch, die Etablierung der Rp gehort in eine weitreichende, die Reli-
gionsgeschichte der Neuzeit insgesamt kennzeichnende Verschiebung.
Die kirchlich nicht mehr gewihrleistete gesellschaftliche Prasenz der
christlichen Religion soll nun auf religions- und kulturwissenschaftlicher
Grundlage erhalten werden.

Es iiberrascht deshalb keineswegs der Versuch der liberalen PTh, die ver-
lorene Einheit dieser Disziplin auf religionswissenschaftlicher Basis wie-
derherzustellen. So stellte Niebergall seine PTh auf die »religionswissen-
schaftliche Grundlage« und integrierte von dort aus die Rp nicht allein in
religionsdidaktischer Perspektive (wie bei Kabisch, fiir den sie lediglich
Theorie des RU war), sondern in einer umfassenden lebensregulativen
Bedeutung. Die PTh insgesamt wurde ihm zur »Lehre von der christli-
chen Gemeindeerzichung«.?!

Niebergalls PTh zeigt ein Modell, wonach die verselbstandigte Rp nur in
der Weise wieder in die PTh zuriickzuholen ist, daB diese sich nun unter
eben denselben Bedingungen wie die Rp begreift. Was zum Auslosefak-
tor fiir die Verselbstandigung der Rp wurde, die Emigration der Kirche
aus der Gesellschaft, das muB nun auch die PTh fiir sich selbst verarbei-
ten. Die »Kirche« muB ihr vom Ausgangspunkt zum Zielpunkt werden.

18 Vgl die Beitridge von H. Schréer, Grundlagen evangelischer Erziehungslehre, in:
JRP 2 (1985), 1986, 3-40 und von K. Neumann, Tendenzen der gegenwirtigen Erzie-
hungswissenschaft, ebd., 71-90.

19 Exemplarisch ist der konstitutive Verweisungszusammenhang, den Ch. Palmer im
Kampf gegen die sich emanzipierende Piddagogik herzustellen versucht hat, zwischen sei-
ner »Evangelischen Katechetik«, Stuttgart 1844 und seiner »Evangelischen Piadagogik«,
1. Abt., Stuttgart 1853. Vgl. dazu Bockwoldt, Religionspadagogik, 29-35.

20 Dies verleiht bereits dem grundlegenden Entwurf von Kabisch seinen fachdidakti-
schen Zuschnitt.

21 Vgl allein die Titelangabe von Niebergalls zweibandigem praktisch-theologischen
Hauptwerk: Ders., Praktische Theologie. Lehre von der christlichen Gemeindeerziehung
aufreligionswissenschaftlicher Grundlage, 1. Bd., Tiibingen 1918, 2. Bd., Tiibingen 1919.



Praktische Theologie und Religionspidagogik 49

Im Kirchenbegriff formuliert Niebergall nun das normative Ideal, auf das bezogen sich die
PTh in handlungsorientierender Absicht zu entwerfen hat, auf das bezogen sie Mittel und
Wege finden muB, mit denen man ihm naherkommen kann. Thren Ausgangspunkt hinge-
gen 1aBt er sie auf religionswissenschaftlicher Grundlage genau dort nehmen, wo der Rp
die Veranlassung zu ihrer Verselbstindigung entstanden war: bei dem empirischen Phino-
men einer pluralistisch aufgefiacherten, in ihren sozialen Integrations- und Kontrolleistun-
gen zunehmend schwicher gewordenen und nicht mehr allein kirchlich ausgepriagten Reli-
gion. Orientiert an dieser Unterscheidung von faktischem Ausgangspunkt und normativ
verbindlichem Zielpunkt, legt sich die PTh ein teleologisches Gefiige zu, das sie unschwer
in ein Erziehungsprogramm iiberfithrbar macht. An ihm nimmt dann auch die Rp, orien-
tiert an den Praxisfeldern religioser Erziehung und religiosen Lernens in Familie, Kirche
und Schule, teil.2?

Die sich in ihrem Ausgangspunkt religionswissenschaftlich erweiternde
PTh korreliert der Emanzipation der Rp aus einer dogmatisch-kirchlich
enggefiihrten PTh. Sowohl auf der Basis ihres gemeinsamen religionswis-
senschaftlichen Zugangs zur religiosen Thematik in den gesellschaftlich
differenten Praxisfeldern von Kirche und Schule wie auch auf der Basis
ihrer gemeinsamen normativ-christlichen Zielsetzung konnten PTh und
Rp wieder zusammenfinden.

Das Problem der Bestimmung des Verhiltnisses von PTh und Rp, vor
dem wir heute stehen, ist ein Resultat des Zerfalls auch dieser Symbiose.
Der gemeinsame religionstheoretische Ausgangspunkt ging mit der sich
kulturkritisch formulierenden Theologie der zwanziger Jahre verloren.??
Die Bekenntnissituation vor allem des Kirchenkampfes lieB dann erst
recht den ehemals gemeinsamen, konfessorischen Zielpunkt wieder zum
faktischen Ausgangspunkt werden. Die Aufgabe der PTh, ja die Aufgabe
aller Theologie, wurde eins mit der Aufgabe der Predigt.?* Sie wurde zur
Einweisung in die rechte, d.h. der Lehre der Kirche entsprechende Wahr-
nehmung der Verkiindigungssituation.?® Die Aufgabe der Rp wurde, so-
fern sie nicht ebenfalls mit der Predigtaufgabe gleichgeschaltet wurde,
eins mit der Aufgabe der Unterweisung in eben der Lehre der Kirche,
nach der deren Predigt sachgemaB zu beurteilen ist.? Die Rp wurde zur
»Evangelischen Unterweisung«.?’

22 Niebergall hat dieses Programm bereits in seiner Heidelberger Antrittsvorlesung ent-
faltet: Ders., Die wissenschaftlichen Grundlagen der Praktischen Theologie (1903), in:
Krause (Hg.), Praktische Theologie, 223-237. Zum Gesamtentwurf seiner PTh vgl. H.
Luther, Religion, Subjekt, Erziehung. Grundbegriffe der Erwachsenenbildung am Bei-
spiel der Praktischen Theologie Friedrich Niebergalls, Miinchen 1984.
23 Vgl G. Bohne, Das Wort Gottes und der Unterricht. Zur Grundlegung einer evange-
lischen Padagogik, Berlin 1929.
24 So bekanntlich K. Barth schon in seinem Briefwechsel mit A. v. Harnack (1923), in:
K. Barth, Theologische Fragen und Antworten. Gesammelte Vortrige, 3. Bd., Zollikon
1957, 10.
25 DaB diese Situation freilich gerade in ihren gesellschaftlichen und politischen Bedin-
gungen kaum analysiert, geschweige denn ideologiekritisch reflektiert wurde, und zwar
von allen Schattierungen der damaligen PTh und Rp, findet man zuletzt genau herausgear-
beitet bei F. Rickers, Religionspddagogen zwischen Kreuz und Hakenkreuz, in: JRP 3
5198?, 1987, 36-68.

6 Zudieser Differenzierung von Predigt und Unterricht in ihrer Zuordnung zu der we-
der mit dem einen noch mit dem anderen gleichzusetzenden Verkiindigungsaufgabe vgl.



50 Wilhelm Gréb

So erledigte sich das Problem des Verhéltnisses von PTh und Rp durch
Verkiimmerung der ersteren (Generalisierung der Verkiindigungssitua-
tion als paradigmatischem Fall kirchlicher Praxis) und Eliminierung der
letzteren (Ersetzung durch die Unterweisung in der das Bekenntnis des
Glaubens zugleich eroffnenden wie in Anspruch nehmenden Wahrheit
des Evangeliums).

Der Bruch mit der liberalen, kulturprotestantischen Symbiose von PTh
und Rp fiihrte nicht wieder zuriick zur Erneuerung einer katechetischen
Disziplin als Systemelement einer kirchlich zentrierten PTh. Dafiir war ei-
nerseits der Kirchenbegriff zu instabil geworden.”® Andererseits ver-
schafften sich die bereichsspezifischen Anforderungen unterschiedlicher
Praxissituationen zunehmend wieder Geltung.

Die PTh konnte am Leitfaden des Predigtparadigmas, mit dem sie auf das
aktuale Geschehen des nicht objektiv feststellbaren, sondern je situativ
sich ereignenden Wahrwerdens des Evangeliums zielte, ihre Einheit in der
Vielfalt ihrer Disziplinen doch nicht zur Durchfiihrung bringen.? Es kam
in den sechziger Jahren erneut zu einer erfahrungsbezogenen Bearbei-
tung unterschiedlicher Praxisfelder, einschlieBlich der gottesdienstlichen
Predigt, die die PTh nur schwer oder gar nicht in der Regie ihrer an der
Verkiindigungsaufgabe orientierten theologischen Grundannahmen hal-
ten konnte.*® Es war dies der Vorgang der Wiedereinholung dessen, was
der PTh in ihrer liberalen Epoche der Ausgangspunkt war: die erfah-
rungswissenschaftlich kontrollierte und ideologiekritisch reflektierte
Wahrnehmung der real existierenden religiosen Praxis in Kirche, Schule,
Gesellschaft.

Analog hierzu erlag auch die »Evangelische Unterweisung« fortschrei-
tend der Anforderung, sich unter Bedingungen umzuformulieren, die
nicht von vornherein in der Regie ihrer normativen theologischen Leitge-
sichtspunkte standen und auch nur schwer oder gar nicht unter diese zu
bringen waren: Der Wandel des theologischen Theoriegefiiges (Herme-
neutik), die gesteigerte Wahrnehmung und ideologiekritische Durchdrin-
gung der kirchlichen, religiésen, politischen Gegenwartslage (Problem-
orientierung), die aufgrund des religiosen Traditionsschwundes zuneh-
mende Gefahrdung der padagogisch-psychologischen Realisierungs-

M. Rang, Handbuch fiir den biblischen Unterricht, 1. Halbband, Berlin 1939, 25ff.

2;4 Vegl. H. Kittel, Vom Religionsunterricht zur Evangelischen Unterweisung, Hannover

1947,

28 Sein Merkmal war nicht mehr die auf geoffenbarter Wahrheit aufruhende Lehrauto-

ritdt der Institution wie im spéten 19. Jh., sondern das aktuelle Zeugnis der - angesichts des

Zusammenbruchs der offiziellen Kirche - auf die viva vox evangelii horenden Gemeinde.

y%l4 ? gc;fmmelsbeck, Der Kirchliche Unterricht. Aufgabe - Umfang - Einheit, Miinchen
1947, s

29 Die Dialektische Theologie hat bezeichnenderweise keinen Gesamtentwurf der PTh

hervorgebracht.

30 Fiirdie Rp hat diesen Vorgang zuerst K. Wegenast reflektiert. Vgl. ders., Die empiri-

sche Wendung in der Religonspadagogik, in: Ders. (Hg.), Religionspadagogik, 1. Bd.: Der

evangelische Weg, Darmstadt 1981, 241-266.



Praktische Theologie und Religionspddagogik 51

chancen des RU iiberhaupt (Symboldidaktik) brachten eine fortschrei-
tende Auflosung des autoritativ-kirchlich angesetzten und an biirgerlich-
konservativen Erziehungsvorstellungen orientierten Paradigmas der
»Evangelischen Unterweisung«, ohne freilich géanzlich aus ihm herauszu-
fallen.’!

Die Rp hat m.E. bei allen Zersplitterungs- und Auflsungstendenzen insofern am Konzept
der »Evangelischen Unterweisung« immer noch festgehalten, als sie sich, wenn auch mehr
oder weniger deutlich, an der theologisch konstitutiven Unterscheidung von Religion und
Glaube, Gesetz und Evangelium, menschlichem Sinnstreben und geschenkter Sinnerfiil-
lung orientiert. Gerade weil sie daran, deutlicher oder auch undeutlicher, als an ihrem Kri-
terium dogmatisch festgehalten hat, ist ihr die Vermittlungsproblematik in verschiedenen
Vari??ten, vom hermeneutischen Unterricht bis zur Symboldidaktik, so dominant gewor-
den.

Die unterschiedlichen » Ansitze« neuerer Rp stellen, als Verfalls- und Transformations-
formen der »Evangelischen Unterweisung« betrachtet, jedenfalls den variantenreichen
Versuch dar, die ideologiekritisch reflektierte Einholung individueller und gesellschaftli-
cher Lebenswirklichkeit in ein kerygmatisches Grundkonzept zu betreiben.

Da es der am Predigtparadigma orientierten PTh genauso ergangen ist,
zeigt die historische Perspektive somit eine fiir PTh und Rp parallele Pro-
blementwicklung. Diese Parallelitat in der Problementwicklung 1aBt die
Behauptung der Selbstédndigkeit beider Disziplinen gegeneinander wenig
plausibel erscheinen. Idealtypisch betrachtet imponieren denn auch sehr
viel eher die beiden Integrationsmodelle. Das ist einmal das Modell einer
die Emanzipation der Rp aufhaltenden bzw. riickgangig machenden Inte-
gration der katechetischen Disziplin in die kirchlich konstruierte PTh3,
zum andern das Modell einer die Emanzipation der Rp mitvollziehenden,
sich selber auf religionstheoretischer Grundlage entfaltenden PTh.?*

Die praktisch-theologische und religionspadagogische Diskussionslage
konnte bislang jedoch durch keines dieser beiden Integrationsmodelle
formiert werden. Dies diirfte zum einen an den schon beschriebenen insti-
tutionellen Aspekten liegen. Zum andern aber diirfte es vor allem auf die
Radikalisierung sowohl der Kirchen- wie der Religionskritik durch die
Dialektische Theologie und die sog. Lutherrenaissance zurtickzufiihren

31 Esverstehtsich von selbst, daB eine nidhere Charakteristik der in die Klammer gesetz-
ten religionspadagogischen Konzeptionen hier zu weit fithren wiirde. Worauf es mir vor
allem ankommt, ist der Hinweis auf den das Selbstverstindnis der Rp inzwischen am stirk-
sten pragenden Positions- und Ansatzpluralismus. -

32 Vgl. P. Biehl, Erfahrungsbezug und Symbolverstindnis. Uberlegungen zum Ver-
mittlungsproblemin der Religionspidagogik, in: Ders. und G. Baudler, Erfahrung - Sym-
bol - Glaube. Grundfragen des Religionsunterrichts, Frankfurt/M. 1980, 37-122.

33 Vgl die Systeme der PTh in der Folge von C.I. Nitzsch iiber C.A.G. v. Zezschwitz,
System der Praktischen Theologie, Bd. 1, Leipzig 1876 und E.Ch. Achelis, Praktische
Theologie, 1. Bd., Freiburg 1890 bis zu M. Schian, GrundriB der Praktischen Theologie,
GieBen 1921 und L. Fendt, GrundriB der Praktischen Theologie, Tubingen 1938.

34 Vgl. Niebergalls Konzept und zuletzt Rossler, der, die dialektische Ara der PTh kon-
sequent hinter sich lassend, im Grunde bei Niebergall wieder ankniipft.



52 Wilhelm Grib

sein.>’ Sie hat schlieBlich den kulturkritischen Bruch mit den bildungsreli-
giosen Vorstellungen der liberal-theologischen Epoche vollzogen, ohne
doch jene kirchliche Einheitskultur wieder ins Auge fassen zu konnen, die
den praktisch-theologischen Systembildungen auch des spéten 19. Jh.s
immer noch vorschwebte.

PTh und Rp wurden in den zwanziger Jahren von der - durch die poli-
tisch-gesellschaftlichen Krisenerfahrungen ausgelosten ~ theologischen
Kirchen- und Religionskritik in den Bann gezogen: Die Religion sollte
jetzt selber wieder als elementare, radikale Krisenerfahrung verstanden
werden. Mit ihr sollte es jetzt wieder um einen Entscheidungskampf auf
Leben und Tod, nicht bloB um eine mogliche Steigerung biirgerlichen Le-
bens, sondern um die normative Neubestimmung der dem Untergang
verfallenen individuellen und gesellschaftlichen Wirklichkeit tiberhaupt
gehen, %

Die entscheidende Schwierigkeit bestand fiir PTh und Rp jedoch darin,
das theologisch radikalisierte Verstandnis der christlichen Religion mit
deren Vorkommen in der Lebenswelt auch zusammenzubringen. Was der
christlichen Religion in ihrer radikalisierten Neuentdeckung zugemutet
war, lieB sich mit der Marginalisierung ihres sozial-kulturellen Status nur
schwer vereinbaren.?” Daraus erklart sich denn auch, zumindest ein Stiick
weit, sowohl die binnenkirchliche Verengung der PTh in Gestalt ihrer
Konzentration auf die Predigt wie auch die binnenkirchliche Verengung
der Rp in Gestalt ihrer Konzentration auf die Unterweisung in der kirchli-
che Lehre. Es erklart sich daraus auch die oft iibersehene Tatsache, daB
PTh und Rp, politisch gesehen, trotz theologisch-kirchlicher Differenzen,
weithin gerade einen positiven AnschluB an den >vélkischen Neu-
aufbruch« nach 1933 suchten. Immer ging es auch darum, der wiederent-
deckten Eigenart und Eigenstandigkeit der christlichen Religion zur so-
zialen Wirklichkeit zu verhelfen. Genau dieses Unternehmen jedoch war
mit zunehmendem Verblassen der Kirchenkampfsituation nach 1945 ei-
nem erheblichen Plausibilititsschwund ausgesetzt. Es stand dem Legiti-
mationsproblem der Rp in der sich pluralistisch auffichernden Nach-
kriegsgesellschaft eher hilflos gegeniiber. Es beforderte schlieBlich die in-
tegrative Offnung der PTh gerade nicht, sondern diente sehr viel eher ih-
rer kirchlichen Verselbstandigung angesichts der Widerstande, die die
sich hochgradig differenzierende gesellschaftliche Wirklichkeit der Ein-
wanderung der Religion entgegensetzt. Das » Vermittlungsproblem« und

35 Vgl M. Josuttis, Die Praktische Theologie vor der religionsgeschichtlichen Frage, in:
l?ezrs.l,stg Kampf des Glaubens im Zeitalter der Lebensgefahr, Miinchen 1987, 122-192,
36 Vgl E. Thurneysen,Die Aufgabe der Predigt(1921),in: G. HummeléHg.), Aufgabe
der Predigt, Darmstadt 1971, 105-118; Bohne, Das Wort Gottes, 13-26.

37 Dashat E. Troeltsch gewissermaBen schon vorausgesehen. Vgl. ders., Die Kirche im
Leben der Gegenwart (1911), in: Ders., Gesammelte Schriften, 2. Bd., Aalen 1962, 91-
108 (Neudruck der 2. Aufl. 1922).



Praktische Theologie und Religionspidagogik 53

die pluralen » Ansitze« seiner Losung muBten geradezu zwangslaufig ih-
ren fiir PTh und Rp dominanten Stellenwert gewinnen.?®

Eine systematische Verhéltnisbestimmung beider Disziplinen muB sich
heute in diesem nur historisch aufzuklirenden Problemspektrum bewe-
gen.

2 Die Aufgabe der Praktischen Theologie

Eine Bestimmung des Verhaltnisses von PTh und Rp verlangt die Ausarbeitung des spezi-
fischen Profils beider Disziplinen. Die Beriicksichtigung der institutionellen und histori- -
schen Aspekte hat schlieBlich gezeigt, daB es erforderlich ist, sowohl von dem Anspruch
auf Selbstandigkeit beider Disziplinen auszugehen, als auch der nach wie vor auffilligen
Instabilitat ihres wissenschaftlichen Selbstverstindnisses Rechnung zu tragen. Soll die
Ausarbeitung ihres spezifischen Profils nicht ganzlich privat geraten, so ist ihre institutio-
nelle Einbindung wie ihre Geschichte auch weiterhin im Auge zu behalten. Dennoch ist
eben dieses spezifische Profil nur auszumachen, wenn sich auf der Folie der vielfdltigen,
historisch variablen Bestimmungsfaktoren zugleich dominante Bezugsprobleme fiir beide
Disziplinen ausmachen lassen. Das spezifische Profil beider Disziplinen ist iiber die Funk-
tion aufzukliren, die sie auf moglichst unverwechselbare und unaustauschbare Weise zu
erfiillen haben. Diese dominante Funktionszuweisung ist gemeint mit der Frage nach der
Aufgabe zunachst der PTh und dann der Rp.

2.1 Die Hinwendung zur Lebenswelt der christlichen Religion

Die PTh ist eine theologische Disziplin. Sie ist eine theologische Disziplin
aus Griinden, die in den Entstehungsbedingungen von Theologie selber
liegen. Schleiermacher hat dies erstmals auf den Begriff gebracht, indem
er darauf hinwies, daB die Theologie als Wissenschaft sich insgesamt den
Anforderungen verdankt, die aus dem sozial-kulturellen Lebenszusam-
menhang der christlichen Religion, insbesondere in seiner institutionell-
kirchlichen Verfassung, hervorgehen.* Indem Schleiermacher die Gene-
se der Realwissenschaften tiberhaupt einer kultursoziologischen Betrach-
tung unterwarf®, lenkte er die Aufmerksamkeit auch auf die theorie-
externen Voraussetzungen, unter denen es die Ausbildung der Theologie
als einer methodisch kontrollierten, auf das religiose Symbolsystem ge-
richteten Reflexionsanstrengung zu begreifen gilt.

Mit dieser Einsicht in das zuletzt sozial-kulturell aufzuklirende Interesse an Theologie als
Wissenschaft war denn auch aufs engste der Hinweis auf ihre funktionale Ausdifferenzie-
rung im System der Wissenschaften verbunden. Die Zustéindigkeit der Theologie erfuhr

38 Es ist denn auch zuletzt von Réssler unter dem Stichwort der »Verbindung« von
christlicher Uberlieferung und gegenwirtiger Erfahrung in die Definition des Selbstver-
stindnisses der PTh aufgenommen worden. Vgl. ders., Praktische Theologie, 3.

39 Vgl. Schleiermacher, Kurze Darstellung, §§ 1-5. Zur Vorgeschichte vgl. B. Ahlers,
Die Unterscheidung von Theologie und Religion. Ein Beitrag zur Vorgeschichte der Prak-
tischen Theologie im 18. Jahrhundert, Giitersloh 1980.

40 Vgl H.-J. Birkner (Hg.), F. Schleiermacher, Ethik (1812/13), Hamburg 1981; E.
Herms, Die Ethik des Wissens beim spiten Schleiermacher, ZThK 73 (1976) 471-523.



54 Wilhelm Grib

ihre Reduktion auf die Reflexion des gesellschaftlich segmentierten Religionssystems.*!
Die Reichweite ihres Theorieanspruchs, die Verbindlichkeit der von ihr gewonnenen Ein-
sichten in die Gesamtverfassung von Wirklichkeit sollten sich nun selber an der Leistungs-
fahigkeit des Religionssystems, in der Offenkundigkeit seiner Deutungs- und Handlungs-
kompetenz bewéhren.

Diese Grundeinsicht Schleiermachers war das entscheidende Motiv zur
Aufnahme der PTh in den Kanon der theologischen Disziplinen. Die auf
die Reflexion des religiosen Symbolsystems, sprich auf die Kirche, funk-
tional bezogene Theologie sollte nun mit der Etablierung einer explizit
praktischen Disziplin auch ihre Organisationsleistung fiir den kirchlichen
Lebenszusammenhang steigern konnen. Vermoge ihrer praktischen Dis-
ziplin sollte sie zur verantwortlichen und angemessenen Wahrnehmung
und Gestaltung derjenigen Praxis verhelfen, der sie sich, wissenssoziolo-
gisch betrachtet, selber verdankt.*?

Die Aufgabe, die Schleiermacher der PTh zugewiesen hat, ist bis in die
gegenwirtigen Erorterungen ihres Selbstverstindnisses hinein bestim-
mend geblieben.* Es ist das dominante Bezugsproblem der PTh geblie-
ben, daB die Theologie sich auf eine von ihr selbst noch einmal unterschie-
dene Praxis verwiesen sieht, deren verantwortliche Wahrnehmung und
Gestaltung eine eigenstandige Disziplin verlangt. D.h. der Ursprung der
PTh, die Aufmerksamkeit der Theologie auf die von ihr selbst unterschie-
dene Praxis in Gestalt des sozial-kulturell eingebundenen, kirchlich-
christlichen Lebenszusammenhanges, bezeichnet zugleich das Problem,
an dem sie bis heute arbeitet.

Die Aufgabe der PTh ist, so gesehen, schlieBlich folgende: Sie hat die Er-
fahrungen, die der kirchlich-christliche Lebenszusammenhang machen
14Bt, so in den theologischen Reflexionszusammenhang einzubringen,
daB eine an theologischen Grundsétzen orientierte Wahrnehmung und
Gestaltung dieses Lebenszusammenhanges und somit ein theologisch
verantwortliches und zugleich realititsgerechtes Handeln in ihm méglich
wird.

In Gestalt ihrer praktischen Disziplin hat die Theologie die Hinwendung
zur sozial-kulturellen Lebenswelt der christlichen Religion vollzogen. Hi-
storisch betrachtet konnte man wiederum sagen: Die Theologie beginnt
sich in dem Moment explizit fiir ihre sozial-empirische Basis zu interessie-
ren, als sie merkt, daB sie diese zu verlieren droht. Man hat deshalb nicht

41 Vgl. Schleiermacher, Kurze Darstellung, § 1.

42 Ebd., § 15; § 2571f.

43 Vgl G. Lammermann, Praktische Theologie als kritische oder empirisch-funktiona-
le Handlungstheorie? Zur theologiegeschichtlichen Ortung und Weiterfithrung einer ak-
tuellen Kontroverse (TEH 211), Munchen 1981; H. Luther, Praktische Theologie als
Kunst fiir alle. Individualitit und Kirche in Schleiermachers Verstdndnis der Praktischen
Theologie, ZThK 84 (1987) 371-393. Nach AbschluB dieser Studie ist die fiir unsere Pro-
blemsicht hochst aufschluBreiche Untersuchung von V. Drehsen erschienen: Konstitu-
tionsbedingungen der Praktischen Theologie. Aspekte der theologischen Wende zur so-
zialkulturellen Lebenswelt christlicher Religion, Giitersloh 1988.



Praktische Theologie und Religionspidagogik 55

zu Unrecht die PTh als diejenige »Krisenwissenschaft« bezeichnet, mit
der die Theologie der zunehmenden Gefahr, ihr Terrain zu verlieren,
durch Strategien zur Bestandserhaltung ihrer sozialen Basis und zur Ef-
fektivitatssteigerung insbesondere des kirchenleitenden Handelns entge-
genzusteuern versucht.* Das ist nicht unrichtig, bezeichnet jedoch einen
Konflikt, den die PTh permanent mit sich selber ausgetragen hat. Er dreht
sich primér um das Problem ihrer Kirchlichkeit.

2.2 Das Problem der Kirchlichkeit

Die explizite Hinwendung zur sozial-kulturellen Lebenswelt der christli-
chen Religion, die die Theologie in Gestalt ihrer praktischen Disziplin
vollzogen und zur dauernden Aufgabe ihrer selbst gemacht hat, drangt
auf Konkretion. Wo manifestiert sich die Lebenswelt der christlichen Re-
ligion? Obwohl es gerade zur Signatur des neuzeitlichen Christentums ge-
hort, nicht auf seine kirchliche Ausiibung eingegrenzt zu sein, ist ihm diese
doch zur dominanten Realisationsgestalt geworden.*> Angesichts einer
gesellschaftlichen Evolution, in der sich die religiosen Bindekréfte auch in
Gestalt der parochialen Symbiose von Christengemeinde und Burgerge-
meinde zunehmend aufgelst haben, hat sich die soziale Manifestation
der christlichen Religion immer stérker an ihrer kirchlichen Ausiibung
festgemacht.

Schon bei Schleiermacher zeigt sich dies in der Konsequenz, mit der er die im Gottesdienst
versammelte Gemeinde ins Zentrum seiner PTh hebt.* Im Zusammenleben der Gemein-
de, in ihrem Aufeinander- und Zusammenwirken manifestiert sich die Kraft der christli-
chen Religion zur Hervorbringung und Erhaltung sozialer Gestaltungsformen. Und der
Gottesdienst ist es, der deren religiosen Grundsinn offenkundig macht. Was im gottes-
dienstlichen Handeln der Gemeinde offenkundig wird, muB zwar keineswegs darauf be-
schrankt bleiben. Jedem einzelnen, der ihr zugehort, féllt die Aufgabe zu, sich in allen ge-
sellschaftlichen Lebensbereichen im Geiste Jesu zu betétigen.*” Dennoch ist es offenkun-
dig, daB Schleiermacher, indem er die aufihr gottesdienstliches Handeln ausgerichtete Ge-
meinde zum Ausgangspunkt seiner PTh erhebt, dem historischen Sachverhalt Rechnung
tragt, daB anders von einer eigenstiindigen Sozialgestalt der christlichen Religion, mit der
sie auf unverwechselbar-alternative Weise zur Lebenspraxis der Menschen beitrigt, kaum
noch die Rede sein kann. Die »selbstindige Ausiibung des Christenthums«*3, nach deren
Realisierungschancen Schleiermacher die PTh zuerst und vor allem fragen 1aBt, findet pri-
mar als kirchliche, und das heiBt des niheren als gottesdienstliche Praxis statt.

Gleichwohl ist es ein seit Schleiermacher fiir die PTh unabgeschlossenes
Problem, ob und inwiefern sie ihre Konzentration auf die kirchliche Aus-

44 Vgl. N. Mette, Theorie der Praxis. Wissenschaftsgeschichtliche und methodologische
Untersuchungen zur Theorie-Praxis-Problematik innerhalb der Praktischen Theologie,
Disseldorf 1978, 191f.

45 Vgl. T. Rendtorff, Theorie des Christentums. Historisch-theologische Studien zu sei-
ner neuzeitlichen Verfassung, Giitersloh 1972,

46 J. Frerichs (Hg.), F. Schleiermacher, Die Praktische Theologie, Berlin 1850, 64ff.
47 Vgl. E. Herms, Reich Gottes und menschliches Handeln, in: D. Lange (Hg.), Frie-
drich Schleiermacher 1768-1834, Gdtiingen 1985, 163-192.

48  Schleiermacher, Praktische Theologie, 62.



56 Wilhelm Grib

iibung des Christentums um die Beriicksichtigung auch seiner nicht-
kirchlichen Prisenz zu erweitern hat. Die Skizze unseres Riickblicks auf
die Geschichte des Verhiltnisses von PTh und Rp hat gezeigt, in welch
hohem MabBe sie gerade von diesem Problem beriihrt ist. Nur eine PTh,
die die gottesdienstlich zentrierte, kirchliche Ausiibung des Christen-
tums nicht zur einzigen erklért, kann schlieBlich ihre Zustandigkeit auch
fiir die gesellschaftlich weitergreifenden Fragen religioser Sozialisation
bzw. fiir die im schultheoretischen Kontext zu erdrternde Religionsthe-
matik behaupten.

Nicht von ungefihr hat D. Rossler deshalb in seinem die neuere Christentumsgeschichte
durchgingig reflektierenden »GrundriB der Praktischen Theologie« die individuelle und
gesellschaftlich vermittelte christlich-religidse Praxis von ihrer explizit kirchlichen Wahr-
nehmung unterschieden und die Religionspadagogik fraglos dem gesellschaftlich vermit-
telten Typus zugewiesen.*

Das von Schleiermacher aufgeworfene Problem freilich bleibt. Kann man
wirklich sagen, daB der leitende Gesichtspunkt, unter dem Schleierma-
cher die PTh kirchlich zentriert hat, namlich die Frage nach der Realisa-
tionsgestalt einer » selbstdndigen Ausiibung des Christenthums« in den
Formen seiner Individualisierung und gesellschaftlichen Vermittlung, oh-
ne kirchliche Riickbindung noch im Auge zu behalten ist? Von »Selbstan-
digkeit« kann wohl kaum die Rede sein und von »Ausiibung« nur auf
schwer identifizierbare Weise.

Das Problem der Kirchlichkeit der PTh bedeutet - auf der Linie Schleier-
machers - im Kern die Frage nach dem Zustandekommen einer christ-
lich-religiosen Praxis, die sich selber auch als solche weiB und betitigt. Die
PTh kann und darf deshalb allerdings nicht meinen, sie hitte es gelost,
wenn sie sich in ihren Praxisentwiirfen nur deutlich genug an den Verhal-
tensnormen des bestehenden Kirchentums orientiert. Nur wenn diese
Gleichsetzung mit dem institutionalisierten Kirchentum nicht passiert,
bleibt die Frage nach der Kirchlichkeit der PTh offen fiir die Variabilitét
der oft sehr fliichtigen Gestaltwerdung christlicher Religion. Die affirma-
tive Orientierung an den Organisationsformen bestehenden Kirchentums
hingegen trégt ihr mit ihrer Kirchlichkeit die pastoraltheologische Eng-
fithrung ein.

2.3 Die Berufstheorie des Pfarrers

Die Hinwendung zur sozial-kulturellen Lebenswelt der christlichen Reli-
gion, die die Theologie in Gestalt ihrer praktischen Disziplin vollzogen
hat, konkretisiert sich in deren Kirchlichkeit. Die Praxis, um deren verant-
wortlicher Wahrnehmung und Gestaltung willen sie da ist, ist zunéchst
und vor allem die Praxis der real existierenden christlichen Kirche.

Die PTh ist Anleitung zur verantwortlichen Wahrnehmung und Gestal-

49  Rdssler, Praktische Theologie, 53-61.



Praktische Theologie und Religionspddagogik 57

tung kirchlicher Praxis. Sie ist die » Theorie der Praxis«>’, als konstrukti-
ver Entwurf ihrer normativen Grundlagen, als Analyse ihrer Vollzugsbe-
dingungen, als Kritik ihrer realen Verhdltnisse. Sie ist - in Gestalt dieser
Prinzip und Erfahrung kritisch vermittelnden Theorie - die handlungs-
orientierende Theorie der kirchlichen Praxis. Sie ist aber nicht schon diese
Praxis selber. Wie verklammert sich dann jedoch die Theorie der Praxis
mit dieser selber? Kommt es neben der theoretischen und tiber sie hinaus
auch zu einer praktischen Vermittlung?

In diesem Drangen nach einer - die Ebene bloBer Theoriebildung tiber-
schreitenden - praktischen Vermittlung diirfte der entscheidende Grund
dafiir liegen, daB die PTh sich weithin, trotz der Abgrenzung zur unwis-
senschaftlichen, pastoraltheologischen Vorgeschichte, als Berufstheorie
des Pfarrers entwickelt hat.’! Auch dies ist wiederum bereits an ihren An-
fiangen, bei F. Schleiermacher, am besten zu beobachten.?

Die Absténdigkeit von PTh und Rp diirfte an diesem, bereits bei Schleier-
macher zu diagnostizierenden Dilemma der PTh jedoch einen starken
Anbhalt haben. Denn sobald die PTh primér das berufstheoretisch legiti-
mierte Selbstkonzept des Pfarrers entwirft, ist sie der Rp nur noch bedingt
kommunikabel. Die Rp fordert dann demgegeniiber das berufstheore-
tisch legitimierte Selbstkonzept des Religionslehrers ein.>

Halt man die Frage nach der Einheit der PTh gleichwohl fest, so wird sie
nun zur Frage nach dem Selbstverstandnis derer, die faktisch am Ort ihrer
praktischen Vermittlung stehen. Sie ist, so gesehen, schlieBlich gar nicht
mehr von der PTh zu beantworten, sondern wird dem theologischen
Praktiker in der Vielfalt seiner Praxisanforderungen zugewiesen.’* Dort
wird sie nun zur Kunst, die unterschiedlichen Anforderungen, die an sei-
ne theologische, religiose, berufliche, pastorale, pddagogische, gesell-
schaftliche Existenz gestellt sind, im Entwurf eines brauchbaren Selbst-
konzeptes auszubalancieren.’’

50  Schleiermacher, Praktische Theologie, 12.

51 Vgl. Krause, Praktische Theologie, XVIIIf; G. Rau, Pastoraltheologie. Untersu-
chungen zur Geschichte und Struktur einer Gattung praktischer Theologie, Miinchen
1970; W. Steck, Der Pfarrer zwischen Beruf und Wissenschaft. Plidoyer fir eine Erneue-
rung der Pastoraltheologie (TEH 183), Miinchen 1974.

52 Vgl ebd., 60-63.

53 DieKonsequenzen, die das bis hinein in den Kampf um Privilegien und EinfluBspha-
ren gehabt hat, beschreibt Lammermann, Religion in der Schule, 24 1ff.

54 Dashatbereits O. Baumgartenbeschrieben und dann auch offensiv eingefordert, vgl.
ders., Art. Praktische Theologie, in: RGG' (1913), 1722-1726.

55 Baumgarten, der diese Entwicklung treffend diagnostiziert hat, setzt denn auch die
PTh mit den Handlungsmaximen des theologischen Praktikers nahezu vollstindig gleich
und verlangt von ihm konsequenterweise, daB er eher etwas »Kiinstlerisches, Dichteri-
sches, Intuitives, mehr noch als Wissenschaftlichkeit« haben miisse (ebd., 1725); vgl. W.
Steck, Konstitutionsprobleme der Praktischen Theologie, in: Ders. (Hg.), Otto Baumgar-
ten. Studien zu Leben und Werk, Neumiinster 1986, 147-184.



58 Wilhelm Grib

3 Die Aufgabe der Religionspadagogik

Das spezifische Bezugsproblem der PTh 1aBt sich darin identifizieren, daB sie fiir die Hin-
wendung der Theologie zur sozial-kulturellen Lebenswelt der christlichen Religion steht.
Soll die Rp nicht allein eine Teilfunktion in der Bearbeitung dieses von der PTh wahrge-
nommenen Grundproblems neuzeitlicher Theologie erfiillen. sondern sich in relativer Ei-
genstandigkeit als besondere wissenschaftliche Disziplin davon unterscheiden lassen, so
muB auch sie von einem ihr genuin eigenen Bezugsproblem her zu begreifen sein. Die Fra-
ge nach der Aufgabe der Rp ist die Frage nach dem fiir sie dominanten Bezugsproblem.

3.1 Der Ausgang von der Lebenswelt der christlichen Religion

Ob die Rp eine theologische Disziplin ist, steht von ihren geschichtlichen
Anfingen her in Frage.>

Dennoch - es war dies von Anfang an eine Frage, die die Theologie mit
sich selber ausgetragen hat. Das Aufkommen der Rp als einer eigenstin-
digen, von der kirchlichen Katechetik unterschiedenen Disziplin reiht sich
vom theologiegeschichtlichen Kontext her in die Auflosung der dogmati-
schen Begriindungsfigur der Theologie insgesamt ein. Die um die Jahr-
hundertwende aufkommende Rp gliedert sich in die vom theologischen
Liberalismus getragenen Versuche ein, die vermeintlich nur noch binnen-
kirchlich relevante, im Ausgang von kirchlichen Lehrfestsetzungen sich
dogmatisch entfaltende PTh durch eine religionswissenschaftliche Erwei-
terung des Terrains zu iiberbieten. Gerade die sich von der kirchlichen
Katechetik befreiende und im Verbund mit der reformpadagogischen Be-
wegung auftretende Rp®’ konnte sich als tragkréftiges Element in einem
groBangelegten Versuch begreifen, das Phdnomen der Religion tiber sei-
ne kirchliche Priisenz hinaus wissenschaftlich einzuholen.’® Sie konnte
sich begreifen als Teil des Versuchs, das geschichtlich-gesellschaftliche
Phanomen der Religion einer von kirchlich-dogmatischen Pramissen un-
abhingigen religionsphilosophischen, -geschichtlichen, -psychologi-
schen, -soziologischen und eben -padagogischen Bearbeitung zugénglich
zu machen.

Es sollte die Theologie auf diese Weise teilgewinnen an der szientifischen
56 Der Begriff stammt, wie Bockwoldt berichtet (Religionspidagogik, 9), von M.
Reischle (Die Frage nach dem Wesen der Religion. Grundlegung zu einer Methodologie
der Religionsphilosophie, Freiburg 1889, 91). Zu der bereits in der Herbartschen Padago-
gik angelegten Entwicklung hinsichtlich eines Verstindnisses von Religion als besonderer
Unterrichtsaufgabe aufgrund ihrer Rolle im Ganzen des Bildungssystems vgl. F. Jacobs,
Die religionspadagogische Wende im Herbartianismus, Heidelberg 1969. Jacobs macht
deutlich, wie stark der Verselbstindigung des Religionsunterrichts gegeniiber dem kirchli-
chen Unterricht eine Verselbstindigung auch gegeniiber dem kirchlichen Unterrichtsver-
standnis entspricht. Sie schlégt sich in einer sich im Kontext der allgemeinen Piddagogik
entfaltenden Religionspadagogik nieder, so daB ihr die Ausarbeitung der allgemeinen Be-
deutung der Religion in einem entsprechenden Bildungsverstandnis geradezu zwangsldu-
fig folgen mubBte.

57 Zudieser Koalitionvgl. O. Baumgarten, Neue Bahnen. Der Unterricht in der christli-
chen Religion im Geist der modernen Theologie, Tiibingen/Leipzig 1903; H. Spanuth,
Probleme und Reformbestrebungen im Gebiete des Religionsunterrichts der Gegenwart
(1905), in: Wegenast (Hg.), Religionspadagogik, 26-39.

58 Vgl. ebd., 2ff; Lammermann, Religion, 255ff.



Praktische Theologie und Religionspddagogik 59

Leistungsfahigkeit der aufkommenden Realwissenschaften. Vor allem
aber spiegelt sich in dieser religionswissenschaftlichen Relativierung der
dogmatisch verhafteten Theologie das Bemiihen, die sozial-kulturell
hochst variablen Zugange zur christlichen Religion und die lebensge-
schichtlich hochst unterschiedliche Teilhabe an ihr offenzulegen und of-
fenzuhalten.>

Bezogen auf das die PTh provozierende Bezugsproblem (Hinwendung zur Lebenswelt der
christlichen Religion) kann man deshalb sagen: Die Rp setzt genau an der Schwierigkeit
an, dieses Problem mit den dogmatischen Auslegungsmustern kirchlicher Theologie nicht
mehr effektiv bearbeiten zu konnen. Sie reagiert auf die Integrationsschwiche einer PTh,
die die religiose Lebenspraxis primir am Leitfaden normativ-dogmatisch durchbestimm-
ter Kirchlichkeit ausgelegt und dariiber gerade deren komplexe Einbindung in das Ge-
flecht der keineswegs mehr entscheidend kirchlich geprégten Lebenswelt aus den Augen
verloren hat.5

Die Rp konstituiert sich also dadurch als eigenstandige wissenschaftliche
Disziplin, daB sie das Bezugsproblem der PTh mit anderen Mitteln zu 16-
sen beansprucht. Sie formuliert ihre Eigenstandigkeit aus, indem sie den
Ausgangspunkt dort nimmt, wohin die kirchlich fixierte PTh zuletzt doch
nicht mehr vorzudringen vermochte: in der sozial-kulturellen Lebenswelt
der christlichen Religion selber. D.h. die Rp kehrt die Blickrichtung um.
Sie fragt nicht mehr, von der Kirche herkommend, nach einer Steigerung
ihres Realititsbezuges und ihrer EinfluBmoglichkeiten. Sie fragt viel-
mehr, von dem individualisierten und gesellschaftlich institutionalisierten
Vorkommen von Religion her, nach den Bedingungen, unter denen sie
sich in der Generationenfolge erhalten und in ihrer eben nicht nur kirchli-
chen, sondern kulturpraktischen Bedeutung sichern 148t.%'

Die Rp nimmt ihren Ausgang bei der empirischen Lebenswelt der christli-
chen Religion. Wie bei R. Kabisch, ihrem prominentesten Vertreter, klar
zu sehen ist, kann sie das nur tun, weil sie auf eine iiber die kirchliche Bin-
dung hinausgreifende lebensweltliche Prasenz der christlichen Religion
immer noch zu setzen vermag und sich an ihrer allgemein-anthropologi-
schen und kulturpraktischen Bedeutung festklammern kann. Die Le-
benswelt der christlichen Religion, die sie sich vorgegeben weiB, ist ihr ei-
ne die kulturell-gesellschaftlichen Institutionen von Familie, Schule, Kir-
che und Staat immer noch integrierende.®?

59 Dies wird besonders deutlich bei P. Drews, »Religiose Volkskunde«, eine Aufgabe
der praktischen Theologie, MkiPr 1 (1901) 1-5; ders., Das Problem der praktischen Theo-
logie (1910), in: Krause (Hg.), Praktische Theologie, 251-268.

60 Vgl P.C. Bloth, Baumgartens Weg zu den »Neuen Bahnen« als religionsdidakti-
schem Emanzipationsprogramm, in: Steck (Hg.), Pfarrer, 121-128.

61 Entsprechend macht dies Niebergall dann auch in der »durch die Piadagogik be-
stimmten Anlage« zur Fragerichtung seiner religionspidagogisch konzipierten PTh
(Praktische Theologie, 31ff).

62 Kabisch, Religion, 6ff.



60 Wilhelm Grab

Freilich, der die Rp provozierende Impuls liegt gerade in der manifesten Bedrohung dieser
gesellschaftlichen Integrationsleistung der christlichen Religion. Der schwindenden Pra-
senz der gesellschaftlich relevanten christlich-religiésen Deutungs- und Handlungsmuster
soll nun ja gerade durch diejenige Erzichung zur Religion gegengesteuert werden, die sich
dezidiert nicht mehr allein von einem partikular-kirchlichen Standpunkt aus begreift, son-
dern sich selber kulturanthropologisch und gesellschaftstheoretisch verankert.®* Genau
darin zeigt sich schlieBlich, daB der Legitimationshorizont, von dem her sich das genuine
Selbstverstandnis der Rp aufbaut, in eben der lebenspraktischen Relevanz christlicher Re-
ligion ausgemacht sein will, um deren Aufrechterhaltung oder Wiederbelebung willen sie
selber nun da ist.

Bis heute ist die Debatte um das Selbstverstidndnis der Rp denn auch fun-
damental von der Frage bestimmt, ob sie sich diesen kulturanthropologi-
schen und gesellschaftstheoretischen Legitimationshorizont leisten
kann.®* Denn ohne Zweifel ist er es, der auch ihre wissenschaftliche Selb-
standigkeit und ihre Unabhéngigkeit von den Argumentationsfiguren der
PTh begriindbar macht. Ob er aber zu leisten vermag, was ihm zugemutet
wird, ist nach wie vor hochst umstritten. Der Streit, den es in dieser Frage
immer noch zu fiihren gilt, konzentriert sich in einem doppelten Problem.
Es geht einmal darum, ob mit dem kulturanthropologischen und gesell-
schaftstheoretischen Legitimationshorizont die christliche Religion nicht
allzu unbesehen fiir etwas in Anspruch genommen wird, was sie sozio-
empirisch gesehen gar nicht mehr leistet.%® Dieser Legitimationshorizont
verlangt es schlieBlich, sie unabdingbar fiir das Ganze des individuellen
und gesellschaftlichen Lebens, fiir das Gelingen personaler und sozialer
Identitat, faktisch zustandig sein zu lassen. Die Personlichkeitsbildung,
um deretwillen Kabisch nach einer padagogisch ausgewiesenen Lehrbar-
keit der Religion fragte, ist denn auch in der Rezeption vor allem sozial-
psychologisch formulierter Identititskonzepte konstitutives Merkmal der
Rp geblieben.® Weil Kabisch die religiose Identitétsfindung durch Fami-
lie und Kirche allein nicht mehr geleistet sah, machte er sie zur Aufgabe
eines Schulfachs, des Religionsunterrichts. Ob dieser mit einer solchen
Aufgabe nicht vollig tiberfordert ist, bleibt freilich nach wie vor die Fra-
ge.t

Zum anderen geht es darum, ob die Rp mit ihrem kulturanthropologi-
schen und gesellschaftstheoretischen Legitimationshorizont die christli-

63 Ebd., 17ff.

64 Vgl. Nipkow, Grundfragen, Bd. 1, 129ff.

65 Vgl. dazu die Anfrage von M. Josuttis, »Religion« im Religionsunterricht. Theologie
oder Ideologie?, in: Ders., Praxis des Evangeliums zwischen Politik und Religion. Grund-
probleme der Praktischen Theologie, Miinchen 1974, 207-236.

66 Vegl.zuletzt H.-J. Fraas, Glaube und Identitat. Grundlegung einer Didaktik religioser
Lernprozesse, Gottingen 1983; F. Schweitzer, Lebensgeschichte und Religion. Religiose
Entwicklung im Kindes- und Jugendalter, Miinchen 1987.

67 Die Rp bewegt sich deshalb auch immer zwischen dem Pol ihrer religionsdidakti-
schen Eingrenzung (vgl. zuletzt H. Schmidt, Religionsdidaktik. Ziele, Inhalte und Metho-
den religioser Erziehung in Schule und Unterricht, Bd. 1, Stuttgart u.a. 1982) und ihrer
lebensgeschichtlichen und gesellschaftlichen Universalisierung (vgl. zuletzt Fraas, Glaube
und Identitit).



Praktische Theologie und Religionspddagogik 61

che Religion nicht fiir etwas in Anspruch nimmt, was sie von vornherein
um die Wirkung ihres genuinen Selbstverstandnisses bringen muB. Es ist
der Rp seit dem kulturkritisch formulierten Einspruch der zwanziger Jah-
re die Frage eingeschrieben, ob sie die inhaltliche Bestimmung dessen,
was die christliche Religion an sich selber ist, nicht verleugnet, wenn sie sie
von ihrem Beitrag zur Individualitdtskultur und zur wertbezogenen Inte-
gration der Gesellschaft her versteht und in Gestalt von religiosen Erzie-
hungsprogrammen empfiehlt. Die Antwort, die sie in Gestalt der » Evan-
gelischen Unterweisung« auf diese Frage gegeben hat, entnimmt schlieB-
lich den Religionsunterricht jedem anderweitigen, nicht in der Selbstevi-
denz des Evangeliums, seinem unbedingten Offenbarungsanspruch,
griindenden Legitimationshorizont. Die Rp hat diesen Einspruch durch-
aus, wenn nicht sogar zu ernst genommen. % Woran sie sich bis heute abar-
beitet, das ist schlieBlich die padagogische Notigung, die Selbstevidenz
der Wahrheit des Evangeliums unter den je gegenwirtigen Lebensver-
hiltnissen fiir die individuelle und soziale Existenz gerade junger, kritisch
fragender Menschen auch verbindlich werden zu lassen. Die positionellen
» Ansétze« neuerer Rp, vom hermeneutischen RU bis zur Symboldidak-
tik, gehorchen der Logik dieser Anstrengung. Sie alle kreisen um die mit
dem Einspruch der zwanziger Jahre (gegen jede bildungsreligiose Synthe-
seleistung) radikal verschirfte Vermittlungsproblematik.

Wo der Rp der Ausgang von der sozial-kulturellen Lebenswelt der christ-
lichen Religion problematisch wird, hat sie ebenfalls allergroBte Schwie-
rigkeiten, in sie zurtickzufinden. Das Problem ihres Verhéltnisses zu Kir-
che und Schule wird zu einem ihrer Zentralthemen. An ihm kristallisiert
sich dann auch die Erorterung ihrer Beziehung zur PTh.

3.2 Im Verhiltnis zu Kirche und Schule

Der Ausgang, den die Rp bei der nicht mehr allein kirchlich integrierten
sozial-kulturellen Lebenswelt der christlichen Religion nimmt, konkreti-
siert sichihr in ihrem Verhaltnis zur gesellschaftlich legitimierten, staatlich
veranstalteten Schule. Sofern sie sich dann selber in einem kulturanthro-
pologischen und gesellschaftstheoretischen Legitimationshorizont ent-
wirft, versucht sie auf ihre Weise, sich unter genau den Bedingungen als
Teil der Erziehungs- und Sozialwissenschaften auszuweisen, die fiir diese
insgesamt gelten. Gleichwohl hat sie von Anfang an mit dem Problem zu
kdmpfen, daB ihre in diesem allgemeinen Horizont stehende Rechtferti-
gung mit Bezug auf einen Religionsunterricht erfolgt, der selber den Pra-
missen der konfessionell differenten Religionsgemeinschaften unterliegt.
In ihrem Verhéltnis zur Schule schwingt insofern das zur Kirche immer
schon mit.*® Das Interesse, das die Gesellschaft an der Religion nimmt,

68 Vgl R. Preul, Religion - Bildung - Sozialisation. Studien zur Grundlegung einer reli-
gionspadagogischen Bildungstheorie, Giitersloh 1980, 16-95.

69 Vgl. E. Troeltsch, Die Trennung von Staat und Kirche. Der staatliche Religionsun-
terricht und die theologischen Fakultiten, Tiibingen 1907.



62 Wilhelm Grib

das Interesse, das dafiir sorgt, daB die Religion an der staatlichen Schule
prasent ist, ist das Interesse an der ihrerseits kirchlich vermittelten und
d.h. schlieBlich auch kirchlich ausgeiibten Religion.

DaB dies so ist, liegt, ideologiekritisch betrachtet, gewiB daran, daB dem gesellschaftlichen
Interesse an der Prisenz der Religion in den von ihr zu verantwortenden Bildungseinrich-
tungen (die theologischen Fakultiten an staatlichen Universititen gehéren schlieBlich
ebenso dazu) deren kirchlich institutionalisierte Interessenvertretung am direktesten kor-
respondiert. Es liegt iiber den ideologiepolitischen Faktor hinaus aber auch daran, da
nicht die staatlichen Bildungseinrichtungen, auch nicht in Gestalt des in ihnen vorkom-
menden Religionsunterrichts, sondern die Kirchen weitgehend der Ort faktischer Reli-
gionsausiibung sind. Selbst dort, wo eine » Theorie der Schule« im liberal-demokratischen
Nachkriegs-Deutschland auf deren weltanschaulicher Neutralitét insistiert und deshalb ei-
nen RU fordert, der konfessorische Positionalitdt von sich abweist und sich mit der Ord-
nung der religiosen Vorstellungswelt begniigt, kann sie dies bezeichnenderweise nur unter
Inanspruchnahme der konkreten Ausbildung religioser Vorstellungswelten in real existie-
renden Religionsgemeinschaften tun.””

An der PTh war nun aber gerade zu sehen, daB es mit ihrer Kirchlichkeit
immer auch um die Frage nach der manifesten Ausiibung derjenigen Pra-
xis geht, um deren verantwortlicher Gestaltung willen sie da ist. Einer Rp,
die die Kirchlichkeit der PTh von sich abweist, ist denn auch der perma-
nente Konflikt eingeschrieben, sich im Entwurf religioser Erziehungspro-
gramme entweder selber sozusagen auf die Produktion von Religion zu
verpflichten” oder aber sich auf die kritisch-reflexive Aufarbeitung gege-
bener religioser Praxis in Geschichte und Gegenwart zu beschrinken.”?

Esist dies ein kaum losbarer Konflikt, weil die Rp, wie auch immer sie sich
in dieser Alternative entscheidet, nicht umhinkommt, den faktischen
Vollzug religioser Praxis in irgendeiner Weise - und sei es eben, um ihn
ideologiekritisch zu ihrem Thema zu machen - in Anspruch zu nehmen.
Weist sie mit der PTh auch deren Kirchlichkeit von sich ab, so bringt sie
sich demnach im Grunde um das Vermogen, eine wesentliche Kompo-
nente der inhaltlichen Bestimmtheit derjenigen religiosen Praxis zum
Ausweis zu bringen, fiir deren Prasenz an 6ffentlichen Schulen sie in erster
Linie zustindig ist.

Man wird die kritische Distanz, die die Rp in Gestalt der »Evangelischen Unterweisung«
zu ihrem konzeptionellen Ausgang von der sozial-kulturellen Lebenswelt der christlichen
Religion eingenommen hat, deshalb sicher auch als Rekurs auf die anderweitig nicht ableit-
bare, konstitutive Eigenstdndigkeit christlicher Religionsausiibung interpretieren miissen.
Die »Kirche« steht der » Evangelischen Unterweisung« schlieBlich im strengen Sinne nicht
allein fiir die etablierten Formen des institutionalisierten Kirchentums. Sie steht ihr primar

70 Vgl. Th. Wilhelm, Theorie der Schule. Hauptschule und Gymnasium im Zeitalter der
Wissenschaften, Stuttgart 21969.

71 So schon bei Kabisch unter dem bezeichnenden Titel »Wie lehren wir Religion?«
(s.0. Anm. 17). ;

72 Vgl die in diese Richtung gehenden Uberlegungen bei Otto, Was heiBt Religions-
pddagogik?, in: Ders., »Religion« contra »Ethik«?



Praktische Theologie und Religionspidagogik 63

nicht fiir jene Ausdifferenzierung des Religionssystems, die sich in der sozial-kulturellen
Lebenswelt der christlichen Religion selber abbildet. Die »Kirche« ist ihr vielmehr gleich-
bedeutend mit jener faktischen Einstimmung des Glaubens in Gottes Wort, wie sie der
iibermichtigenden Erfahrung des Offenbarungsgeschehens entspricht.”

Eine Rp, die mit dem Kirchenbegriff nicht ihre institutionelle Einbindung
thematisiert, sondern das Praktisch-werden-Konnen einer Religion, die
um ihre Herkunft aus dem Evangelium weifl, muB} dann freilich auch zei-
gen, daB diese nicht an ihre kirchlichen Gestaltungsformen gebunden ist.
Sie muB die Selbstthematisierung evangelischer Religion auch am Ort der
offentlichen Schule und d.h. unter individuellen und gesellschaftlichen
Lebensverhaltnissen vertreten konnen, die nicht von vornherein kirchlich
praformiert sind. Um die variantenreiche Losung dieser, die gesellschafts-
kritischen und erfahrungshermeneutischen Aspekte einbeziehenden
Aufgabe kreisen denn auch die je auf ihre Weise um die Vermittlung des
Christlichen bemiihten neueren religionspadagogischen » Ansétze«.
Wenn aber die Vermittlung zwischen den theologischen, schultheoreti-
schen, gesellschaftlichen Aspekten nicht als schon geleistet, nicht als insti-
tutionell garantiert in Anspruch genommen werden kann, sondern in der
religionspadagogischen Praxis immer neu erbracht werden muf}, wem
féllt sie dann in erster Linie als Aufgabe zu? Der Person des Religionsleh-
rers. Die Analogie zur PTh 148t sich nicht iibersehen. Die Rp stellt sich der
Aufgabe der praktischen Vermittlung priméar dadurch, daB sie sich als Be-
rufstheorie des Religionslehrers entfaltet.”

3.3 Die Berufstheorie des Religionslehrers

Die Verselbstandigung der Rp ist durch die gesellschaftliche Integrations-
schwiche einer Theologie bedingt, die ihr eigenes Praktisch-Werden vor-
rangig am institutionalisierten Kirchentum bzw. am Handeln seiner
Amtstrager ausgelegt hat.

Schon deshalb kann eine von der sozial-kulturellen Lebenswelt der christ-
lichen Religion ihren Ausgang nehmende Rp sich ihr Religionsverstind-
nis nicht allein durch die tradierte Autoritat eines institutionalisierten Kir-
chentums vorgeben lassen. Auch wenn sie sich statt dessen in kritischer
Absicht von den religiosen Implikationen gesellschaftlich vermittelter Er-
ziehungsprozesse und schulisch legitimierter Bildungskonzepte her ver-
steht, ist es jedoch ihre spezifische Aufgabe, diese implizite Religion the-
matisch und mit Bezug auf das Selbstverstindnis positiv bestimmter Reli-
gion explizierbar zu machen. Soist auch die Rp zwar nicht auf das institu-
tionalisierte Kirchentum, aber auf die Theologie konstitutiv bezogen. Ihre
Teilhabe an der Theologie ist Teilhabe an dem den Wahrheitsanspruch
der christlichen Religion zum Ausweis bringenden Reflexionssystem.
Die Rp ist bei der Kldrung religionspadagogischer Praxis allerdings nicht
73 Vgl. bes. Rang, Handbuch, 87ff.

74 Vgl. H. Kittel, Der Erzieher als Christ, Gottingen 1951; H.-G. Heimbrock(Hg.), Re-
ligionslehrer - Person und Beruf, Gottingen 1982; Ldmmermann, Religion.



64 Wilhelm Grdib

nur auf die Theologie bezogen. Neben anderen Humanwissenschaften
wird die Theologie fiir sie zu einer ihrer » Bezugswissenschaften«.” Insbe-
sondere die historischen und systematischen Disziplinen der Theologie
befragt sie dann auf ihren Beitrag zur Losung von Aufgaben, die im reli-
gionspadagogischen Praxiszusammenhang entstehen. Indem sie darauf-
hin jedoch genauso auch die Ergebnisse anderer Humanwissenschaften
funktionalisiert, liegt es nahe, daB sie sich selber als »Integrationswissen-
schaft«’® versteht. So findet sie ihre wissenschaftliche Selbstiandigkeit. Sie
liegt in der praxisbezogenen und zugleich an normativen Leitbegriffen
orientierten (z.B. Emanzipation) Integration unterschiedlicher Bezugs-
wissenschaften. Zu ihnen gehort auch die Theologie, insoweit eben, als es
der religionspadagogische Theorieanspruch zu fordern scheint.

Es diirfte freilich klar sein: Diese Selbsténdigkeit der Rp ist bedingt durch
ihre Abhéngigkeit von bereits vorgegebenen religionspadagogischen Pra-
xiszusammenhéngen. »Integrationswissenschaft« ist sie insofern, als sie
ihre Aufgabe primar darin sieht, die berufliche Kompetenz der religions-
padagogisch Tatigen zu steigern. D.h. sie ist die Berufstheorie des Reli-
gionslehrers. Ihm versucht sie - so gut es geht - zur berufsbezogenen Inte-
gration der padagogischen, schultheoretischen, gesellschaftspolitischen,
fachwissenschaftlichen und fachdidaktischen Komponenten seiner reli-
gionspadagogischen Existenz zu verhelfen.”’

Die Rp gibt Hilfestellungen zur berufsbezogenen Integration unter-
schiedlicher Theorieanteile. Sie ist diese Integration nicht schon selber.
Die zu leistende Integration fillt in letzter Instanz in eben diejenigen, die
die Rp auf integrative Weise studieren, denen sie zur Steigerung ihrer be-
ruflichen Kompetenz dienen kann.”® Sie geht in das Selbstkonzept ein,
von dem sich Religionslehrer in ihrem praktischen Tun leiten lassen.

Die Religionslehrer sind, dem Pfarrer in der auf die Amtstriger zugeschnittenen PTh ver-
gleichbar, schlieBlich die Instanz zur praktischen Vermittlung theoretischer Einsichten. Sie
miissen die praktische Vermittlung eines Integrationskonzepts leisten, das in der Theorie
allein gar nicht zu erbringen ist, dort allenfalls dem Anspruch nach vorliegen kann. An den
Religionslehrern selber liegt es, ob es ihnen gelingt, eher unterschiedliche und sich sogar
widerstreitende Rollenzuweisungen und Geltungsanspriiche im Schnittpunkt von Kirche,
Schule, Staat und Gesellschaft praktisch-faktisch fiir sich - so gut es geht - zum Ausgleich
zu bringen.”

'{go Y_Tg_}. H. Schréer, Humanwissenschaften und Religionspidagogik, EvErz 29 (1977)
76 Vgl. P. Biehl, Anmerkungen zum Selbstverstéindnis und zur wissenschaftsorganisa-
torischen Zuordnung der Religionspadagogik, Nachtrag 1979, in: Wegenast (Hg.), Reli-
gionspadagogik, 397f.

77 Soistes konsequent, wenn Heimbrock den von ihm herausgegebenen Band zu »Per-
iv.;l; %rluilfl?)eruf des Religionslehrers« mit »religionspidagogische(n) Biografien« beginnen
aBt 3

78 Vgl. Stoodt, Einfiithrung, 21ff.

79  Entsprechend fordert Limmermann, »den Lehrer als Subjekt des Bildungsprozesses
zu begreifen« (ders., Religion, 369), und macht es der Rp zur Aufgabe, sich in die theologi-

sche Begriindung einer diesen Sachverhalt verarbeitenden allgemeinen Bildungstheorie

einzubringen (ebd., 374).



Praktische Theologie und Religionspidagogik 65
4 Die Religionspadagogik in der Einheit der Praktischen Theologie

Wer die Einheit der PTh unter EinschluB der Rp behaupten und durch-
fithren will, kann sich, wie bisher immer wieder zu notieren war, an zwei
unterschiedlichen historischen Modellen orientieren, die beide berechtig-
te Motive zur Geltung bringen und dennoch nicht mehr einfach zu wie-
derholen sind.

Das Modell, wonach die Einheit der PTh in der Vielfalt ihrer Disziplinen tiber die konstitu-
tiven Lebensfunktionen der Kirche zu beschreiben ist, bringt einerseits das berechtigte Mo-
tiv zur Geltung, daB die Kirche der Ort einer christlich-religiosen Praxis ist, die sich selber
auch als solche weiB und in der Vergegenwartigung ihres (theologisch zu bestimmenden)
Grundes betitigt. Die Grenze seiner Leistungsfihigkeit liegt in der unzureichenden Auf-
hellung der sozial-kulturellen Verflechtung, der anthropologischen und historischen
Reichweite des Phinomens gelebter Religion. Dieses Modell wird der christlichen Reli-
gionsgeschichte der Neuzeit insofern nicht mehr gerecht, als es sich zu einer von den nor-
mativ-dogmatischen Pramissen der christlichen Theologie freien, ideologiekritisch for-
mierten Behandlung der Religionsthematik nur polemisch verhalten kann.

Das Modell, wonach die Einheit der PTh in der Vielfalt ihrer Disziplinen sich ihrer reli-
gionswissenschaftlichen Grundlegung verdankt, bringt andererseits das berechtigte Motiv
zur Geltung, daB die christliche Religionsgeschichte der Neuzeit nicht mehr allein an ihrer
kirchlichen Ausiibung festzumachen ist, sondern die Orientierung am Phidnomen einer in-
dividuell und gesellschaftlich hochst variabel vermittelten Religion verlangt. Die Grenze
seiner Leistungsfiahigkeit liegt jedoch in der unzureichenden Aufhellung des Selbstver-
stiandnisses christlicher Religion. Es steht immer in der Gefahr, sie fiir etwas in Anspruch
zu nehmen, was sie weder sein kann noch sein will, also ihren genuinen Eigensinn um uni-
versaler Funktionszuschreibungen willen zu verfehlen.

Soll sich die Einheit der PTh unter EinschluB der Rp heute behaupten und
durchfiihren lassen, so muB gezeigt werden konnen, wie sich die berech-
tigten Motive der beiden Integrationsmodelle zur Geltung bringen lassen,
ohne in die Verengungen zu geraten, durch die sie zugleich gekennzeich-
net sind.

4.1 Praktische Theologie als Frage nach dem Zugang zur christlichen
Religion

Die Uberlegungen zur Aufgabe der PTh und der Rp haben gezeigt, wie
sehr es dabei um die Féhigkeit der Theologie geht, sich zu der nicht von
vornherein mit ihr identischen kirchlichen und religiosen Praxis ins Ver-
hiltnis zu setzen. Fragt man nach einem sinnvollen Unterscheidungsge-
sichtspunkt fiir beide Disziplinen, so ist dieser schlieBlich am ehesten dort
zu entdecken, wo es um die Bestimmung derjenigen Praxis geht, um deren
Orientierung und Effektivierung willen sie dasein sollen.

Der PTh wird vor allem die Aufgabe der verantwortlichen, d.h. an theologischen Grund-
sidtzen ausgerichteten und zugleich erfahrungsbezogenen Gestaltung des Lebens der Kir-
che zugewiesen, weshalb sie vorrangig auch zu einer Theorie des kirchenleitenden, pasto-
ralen Handelns wird. Der Rp wird vor allem die Aufgabe der verantwortlichen und d.h.
auch fiir sie einer an theologischen Grundsétzen ausgerichteten und im Erfahrungsbezug



66 Wilhelm Grib

padagogisch reflektierten sowie didaktisch kontrollierten Gestaltung religiéser Erzie-
hungs- und Lernprozesse vor allem, aber nicht nur in der Schule zugewiesen, weshalb sie
primér als Berufstheorie des Religionslehrers auftritt.

Sofern die Rp gegeniiber der PTh Anspruch auf wissenschaftliche Selbstandigkeit erhebt,
geschieht das im allgemeinen mit dem Verweis darauf, daB die Probleme, die mit der ver-
antwortlichen Gestaltung religiéser Erziehungs- und Lernprozesse unter den historischen
Bedingungen einer nicht mehr allein kirchlich formierten sozial-kulturellen Lebenswelt
der christlichen Religion verbunden sind, einen diesen komplexen Bedingungen Rech-
nung tragenden eigenen Reflexionsgang verlangen. Der Religionslehrer verlangt auf eine
andere Weise als der Pfarrer nach einer handlungsorientierenden und sich in padagogi-
schen und didaktischen Konzepten konkretisierenden Rechenschaftsabgabe dariiber, was
es heiBt, Religion nicht allein in der dafiir zustindigen Kirche, sondern an offentlichen
Schulen als Beruf zu vertreten.

Dennoch 148t eine Sondierung der Bezugsprobleme beider Disziplinen,
sowie die ihnen entsprechende Aufgabenbestimmung eine solche Ver-
selbstandigung wenig plausibel erscheinen.

Die Probleme, die mit einem nicht mehr allein kirchlich formierten Unter-
richt in der christlichen Religion verbunden sind, begegnen bei Lichte be-
sehen schlieBlich genauso auch im Leben der Kirche und der Christen in
ihr. Die Herabsetzung der christlichen Religion zu einem Element der
kulturellen Tradition, das in seiner religionsgeschichtlichen Relativitit, in
seinen sozialgeschichtlichen Bedingungen, in seinen politischen und psy-
chologischen Wirkungen, in seinem metaphysischen Wahrheitsanspruch
gewuBt und somit mehr oder weniger auch gelehrt und gelernt, anerkannt
oder kritisch destruiert werden kann, bezeichnet ein allgemeines, die
christliche Religionsgeschichte der Neuzeit insgesamt widerspiegelndes
Phéinomen.® Von ihm ist auch die binnenkirchliche Selbstverstindigung
des religiosen Interesses kaum ausgenommen. Wenn sich die PTh den-
noch nicht damit begniigt, im Rekurs auf religionswissenschaftliche Fra-
gestellungen die kulturpraktische und gesellschaftspolitische Relevanz
des religiosen Phanomens in Geschichte und Gegenwart zu klaren, so ge-
schieht dies aus der begriindeten Einsicht, daB das religiose Phanomen
dabei im Kern gerade verfehlt wird bzw. nur diejenigen Seiten an ihm
wahrgenommen werden, die es gerade nicht in dem zeigen, was es an sich
selber ist.?! Dies gilt dann genauso aber auch fiir die Rp. Auch die Rp legt
den Zugang zur christlichen Religion nur dann wirklich frei, wenn sie
nicht in der objektivierenden Distanz zu ihr verharrt, sondern ihn aus der
durch sie selbst gesetzten und somit nur theologisch explizierbaren Teil-
habe an ihr erschliet.

Das Problem des Verhéltnisses von PTh und Rp ist genau hier, wo es um
die Frage des Zugangs zur christlichen Religion geht, auf den Brennpunkt
eingestellt.

Kann niamlich in Wahrheit iiberhaupt erst dann von einem Zugang zur

80 Vgl. F. Wagner, Wasist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte
und Gegenwart, Giitersloh 1986.
81 Ebd., 570ff.



Praktische Theologie und Religionspdadagogik 67

christlichen Religion gesprochen werden, sofern dieser den Griinden
folgt, die in ihr selber liegen, so ist auch die Rp in letzter Instanz iiberhaupt
nur als Theologie méglich. D.h. die unauflosliche Zusammengehorigkeit
von PTh und Rp kommt an dem Punkt heraus, wo sie beide nicht mehr
allein auf das kirchlich-institutionalisierte, lebensgeschichtlich und gesell-
schaftlich vermittelte Vorkommen einer im EinfluBbereich der biblischen
Uberlieferung stehenden christlichen Religion reflektieren, wo sie nicht
mehr allein fragen, wie die so vorkommende Religion in ihrer sozial-kul-
turellen Priasenz zu gestalten und in der Generationenfolge zu sichern ist.
Die unauflosliche Zusammengehorigkeit von PTh und Rp kommt heraus,
wo sie statt dessen bzw. dariiber hinausgehend fragen, was die christliche
Religion an sich selbst und um ihrer selbst willen ist, also in derjenigen
Teilhabe an ihr, die sie auf die ihr eigene Weise selber ermaglicht.
Sofern PTh und Rpin dieser Weise nach dem Zugang zur christlichen Re-
ligion zu fragen anfangen, kommt schlieBlich heraus, daB sie sich in einem
theologischen Denken versammeln, das die Religion aus ihrer Verdingli-
chung herausholt, indem es sie aus der Unbedingtheit des ihr eigenen
Grundes zu begreifen versucht. In der theologischen Denkbewegung sich
versammelnd, bleiben sie nicht stehen bei den Erfahrungen, die man mit
dem Vorkommen religios-vermittelter Praxis in Kirche, Schule und Ge-
sellschaft machen kann. Sie beginnen vielmehr mit der Freilegung eben
der Erfahrung, die die Form der Begegnung mit dem spezifischen Inhalt
des Evangeliums - eben in Gestalt des unvertretbar eigenen Selbstver-
héltnisses zu ihm - ist.%?

Mit der Frage nach dem Zugang zur christlichen Religion, den diese durch
sich selbst bereitstellt, durch das Evangelium, das sie zum Glauben anbie-
tet, fangt die auf Erkenntnis der evangelischen Wahrheit dringende theo-
logische Rechenschaftsabgabe an. Sie steht damit aber auch unvertretbar
auf der Subjektivitat derer, die sie vollziehen®, und 148t sich nicht zur ob-
jektiv verpflichtenden Erkenntnis eines in der sozio-historischen Wirk-
lichkeit existierenden Phanomens stilisieren. Ein ausschlieBlich auf solche
Objektivierung setzender Zugang zur christlichen Religion wiirde ja gera-
de tiber die kritisch-distanzierende Analyse ihres kirchlich-gesellschaftli-
chen Phianomenbestandes nicht hinauskommen. Das hei3t nicht, daB sich

82 Vgl die Aufmerksamkeit auf diesen zuletzt spekulativ, im theologischen Denken zu
durchdringenden Sachverhalt bei P. Biehl, Erfahrung als hermeneutische, theologische
und religionspadagogische Kategorie. Uberlegungen zum Verhéltnis von Alltagserfah-
rung und religioser Sprache, in: H.-G. Heimbrock (Hg.), Erfahrungen in religiésen Lern-
prozessen, Gottingen 1983, 13-70; K. Kiinkel, Das Problem der religiésen Erfahrung und
ihrer Mitteilbarkeit, in: ebd., 87-104. Uberraschend wurde jetzt auf diesen Sachverhalt ei-
ner durch die Begegnung mit dem Evangelium freigesetzten und zugleich iiber die Subjek-
tivitat vermittelten Lernerfahrung auch von padagogischer Seite die Aufmerksamkeit ge-
lenkt. Vgl. H.v. Hentig, Bibelarbeit. VerheiBung und Verantwortung fiir unsere Welt,
Miinchen/Wien 1988.

83 Vgl die Uberlegungen von H. Schréer zum »Lernen und Lehren als Vollzugsform
des Glaubens« (Grundlagen evangelischer Erziehungslehre, in: JRP 2 [1985], 1986,

19ff).



68 Wilhelm Grib

die Rechenschaftsabgabe von der Erfahrung, in der es zur Erkenntnis der
lebensbestimmenden Wahrheit des Evangeliums kommen kann, nicht zu
den Formen jener Selbst- und Weltauslegung, die das humane BewuBt-
sein im Zuge der emanzipativen Religionsgeschichte der Neuzeit ausge-
bildet hat, verhalten konnte. Sie verhélt sich dazu vielmehr unter der Ka-
tegorie des Gesetzes, die das Recht humaner Selbstauslegung und Welt-
gestaltung ebenso einklagt wie sie deren unbedingten, die Menschlichkeit
zerstorenden Durchsetzungswillen verurteilt.?*

Die der kategorialen Unterscheidung von Gesetz und Evangelium sich bedienende, also
am Leitfaden paulinisch-reformatorischer Rechtfertigungslehre sich vollziehende Re-
chenschaftsabgabe von der Erkenntnis der christlichen Wahrheit ist jedoch - sofern sie
nicht als autoritativ-kirchliche, sich mit der Offenbarungswahrheit gleichsetzende Lehrge-
stalt auftritt - von der Art, daB sie unvertretbar auf der Subjektivitat derer steht, die sie
vollzichen. Die Evidenz der Wahrheit, die sie vertritt, griindet darin, daB ich selber von ihr
uberfiihrt bin, sie mir selber einleuchtet und ich deshalb zur Gemeinschaft der Glauben-
den, zur Kirche, finde, nicht umgekehrt.®’ Die theologische Explikation der Erkenntnis
dieser Wahrheit ist deshalb auch nichts anderes als die begrifflich-distinkte Artikulation
einer Evidenzerfahrung. Und die praktischen Konsequenzen, die sie freisetzt, zielen auf
nichts anderes als auf die operable Offenlegung des Zugangs zu ihr, auf die vorbehaltlose
Sensibilisierung fiir solche Lebenssituationen, die diese Erfahrung, so es Gott gefallt, ma-
chen lassen.®¢

Eine so nach dem Zugang zur christlichen Religion fragende PTh orien-
tiert sich zunéchst und vor allem weder an institutionalisierten Praxisfel-
dern noch an spezialisierten Berufstheorien. Auch integriert sie sich die
Rp weder im Zeichen kirchlicher Dominanzanspriiche noch im Zeichen
der Abwehr autonom-padagogischer Grundeinsichten. Dies alles fallt ihr
unter die religions- und sozialwissenschaftliche Analyse eben der empiri-
schen Bedingungen, untér denen sie den Zugang zur christlichen Religion
aus den ihr eigenen, diese geschichtlichen Realisationsbedingungen kei-
neswegs von vornherein sanktionierenden, aber auch nicht von vornher-
ein negierenden Griinden immer erst freizulegen versucht. Wie gibt die
christliche Religion ihre lebenswichtige Wahrheit heute zu erkennen? Un-
ter welchen Codierungen erschlieBt sie sich uns? Das ist ihre Frage.

Woran sie sich primér orientiert und worauf sie setzt, das ist daher die
Konstruktion situationsaddquater, hermeneutisch-praktischer Verfah-
ren, die es in unterschiedlichen Erfahrungs- und Praxiszusammenhéngen

84 Vgl. die praxisnahe Durchfithrung dieser Unterscheidung bei Chr. Bizer, Verhei-
Bung als religionspadagogische Kategorie, WuPKG 68 (1979), 347-358.

85 Darineben kommt heraus, daB nur eine neuprotestantische, die Folgen der Moderne
in sich selber einholende Rechenschaftsabgabe von der Erkenntnis der christlichen Wahr-
heit gemeint sein kann. Vgl. M. Kroeger, Profile und Vollziige religiosen Verhaltens unter
den Bedingungen der Modernitit, in: H. Mayund K. Lorenz (Hg.), Loccumer Protokolle
26/1986, 31-57.

86 Vgl. etwadieschonen Beschreibungenbei F. Steffensky, Feier des Lebens. Spirituali-
tat im Alltag, Stuttgart 1984.



Praktische Theologie und Religionspidagogik 69

zur Entdeckung der Wahrheit des Evangeliums und einer in seiner Frei-
heit stehenden Lebenspraxis moglicherweise kommen lassen.®’

4.2 Das theologische Profil der Religionspadagogik in einer elementa-
ren Dogmatik

Sobald die Rp zu fragen anfangt, welches denn der Zugang ist, den die
christliche Religion durch sich selbst zu sich bereitstellt, kommt heraus,
daB sie nur als theologische Disziplin, somit in der Einheit der PTh mog-
lich ist. Nun muB die Rp aber auch so fragen, wenn anders sie nicht dort
steckenbleiben will, wovon sie zurecht ihren Ausgang nimmt, in der so-
zial-kulturellen Lebenswelt der christlichen Religion. Bleibt sie dort stek-
ken, wovon sie ihren Ausgang nimmt, beim Vorkommen religioser Deu-
tungsangebote und Handlungsperspektiven in familidren, kirchlichen,
schulischen, gruppenspezifischen Sozialisationsprozessen, dann kann sie
versuchen, unter padagogischen, lerntheoretischen, sozial-psychologi-
schen Gesichtspunkten deren Integrationsleistung zu erhohen, dem Tra-
ditionsschwund zu wehren, die religiose Thematik iiberhaupt, sofern man
dafiir etwas tun kann, in gesellschaftlicher Prasenz zu halten. Das ist nicht
wenig und angesichts des ungebrochenen Verfalls religioser Kultur in den
spatkapitalistischen Industriegesellschaften keineswegs zu unterschat-
zen, wenn auch wohl nur von begrenzter Wirkung.*® Die Rp muB sich aber
im klaren dariiber sein, daB sie es, so ansetzend, nicht weiter bringen kann
als bis zu einer das psycho-sozial tief verankerte Gegebensein von Reli-
gion letztlich doch immer schon in Anspruch nehmenden Theorie religio-
ser Erziehung bzw. religidser Sozialisation.

Allein so ansetzend, bringt es die Rp jedoch noch nicht dahin, auf ihre
Weise, unter padagogischen und didaktischen Gesichtspunkten, an derje-
nigen Lehre (Dogmatik) mitzuarbeiten, mit der die christliche Religion
denjenigen Zugang zu sich beschreibt, den sie selber, durch das, was sie
zum Glauben anbietet, bereitstellt. Sie kann an dieser Lehre nur mitarbei-
ten®, sofern sie die christliche Religion nicht allein in ihrem sozial-kultu-
rellen Vorkommen transportabel zu halten versucht, sondern zu zeigen
anfingt, wie sie aus demihr eigenen Grund, aus der Erfahrung der Selbst-
kundgabe Gottes in Wort und Geschichte Jesu, je gegenwértig hervor-
geht. Sofern die Rp allerdings dies zu zeigen unternimmt, gewinnt sie ihr
theologisches Profil dadurch, daB sie selber an einer elementaren Dogma-
tik mitarbeitet. D.h. sie beteiligt sich am jeweils neu zu erbringenden Ent-
wurf derjenigen Lehre®®, mit der die christliche Religion sowohl grundle-

87 Dahinzielenzuletzt auch die Uberlegungen von P. Biehl, Symbol und Metapher. Auf
?;?swz%gfs z6u einer religionspddagogischen Theorie religiéser Sprache, in: JRP 1 (1984),
88 Vgl E. Feifelund W. Kasper(Hg.), Tradierungskrise des Glaubens, Miinchen 1974.
89 Das eben hat die »Evangelische Unterweisung« bei aller autoritativ-kirchlichen Fi-
xierung richtig geschen.

90 Vgl. Bizers Uberlegungen zu einer »katechetischen Theologie«: Ders., Unterricht
und Predigt, 58ff.



70 Wilhelm Grib

gend liber ihren Inhalt Auskunft gibt, als auch sich in heute treffenden Co-
dierungen ausspricht, somit zeigt, wie sich dessen Aneignung gegenwér-
tig vollziehen kann. Um »Dogmatik« handelt es sich dabei insofern, als
die iiber ihren eigenen Grund und Inhalt Auskunft gebende Religion ih-
ren Wahrheitsanspruch nicht auch noch zur Disposition stellt, sondern
faktisch von ihm ausgeht.

Das Elementare dieser Dogmatik hingegen liegt in einem Doppelten.
Zum einen geht es um die Aufstellung derjenigen Elemente christlicher
Religionslehre, die die christliche Religion in der Eigentiimlichkeit ihres
Wesens, im Kern dessen, was sie zum Glauben anbietet, zugénglich ma-
chen. D.h. es geht um die Aufstellung eines Kommunikationscodes, nach
dessen Regeln jeder, der ihn gelernt hat, seine Religion ausdriicken, ge-
stalten und auch anderen unterstellen kann.®* Und zum andern geht es
darum, daB dieser Zugang auch tatséchlich ein anfanglicher, keine spezi-
fischen Qualifikationen in Anspruch nehmender bleibt.

Die Doppelung im Begriff des Elementarischen dieser Dogmatik, wonach es um die ele-
mentaren Inhaltesowie um die elementaren Zugdnge zu ihnen geht, ist entscheidend wich-
tig.®? Sie erlaubt es, die insbesondere am ersten interessierte Grundintention der » Evange-
lischen Unterweisung« mit der insbesondere am zweiten interessierten Erweiterung des di-
daktisch-methodischen Apparats, wie sie die unterschiedlichen » Ansétze« neuerer Rp,
vom hermeneutischen Ansatz bis zur sogenannten Symboldidaktik, kennzeichnet, auf eine
selber noch einmal theologisch verantwortete Weise zusammenzubringen.

Diese Doppelung verschafft ndmlich dem in jeder theologischen Lehrbil-
dung zu beachtenden Sachverhalt Ausdruck, wonach religiose Inhalte ge-
rade von der Art sind, daB sie den Bezug auf diejenigen, fiir die sie Inhalte
sind, immer mit einschlieBen. Sie sind Inhalte gerade nur in der vorbehalt-
losen Eroffnung des Glaubens an sie, somit nur unter EinschluB des We-
ges, auf dem sie fiir mich wahr werden. Der Weg zu ihnen ist die Sache
selbst, bzw. es »gibt« die Sache gar nicht ohne den Weg, auf dem sie sich in
ihrer Bedeutung zu erkennen gibt.*® Insofern ist eine »elementare Dog-
matik«, die dem doppelten Sinn des Elementarischen Rechnung zu tra-
gen versucht, eine allererst ebenso sachgemaBe wie sich didaktisch reflek-
tierende Dogmatik.**

91 Vergleichbar wire dieser Begriff von Dogmatik als Kommunikationsmedium am
chesten dem, was Luhmann iber generalisierte Kommunikationsmedien, z.B. iiber das
Medium Liebe, ausgefiihrt hat, wonach sie eben kein Gefiihl, sondern ein Kommunika-
tionscode ist, nach dessen Regeln man Gefiihle ausdriicken kann. Vgl. N. Luhmann, Liebe
als Passion. Zur Codierung von Intimitat, Frankfurt/M. 1982.

92 Zudiesem Begriff des Elementaren in religionspadagogischer Verantwortung vgl. /.
f;%ermann, K.E. Nipkow und H. Stock, Bibel und Elementarisierung, Frankfurt/M.
93 Vgl die eindringliche Herausarbeitung dieser Dialektik bei J. Ringleben, Aneig-
nung. Die spekulative Theologie Soren Kierkegaards, Berlin / New York 1983, bes. 415ff.
94 Diese Einsicht ist es denn auch, die in den zahlreichen religionspadagogischen Ele-
mentarisierungsprojekten spitestens seit der zweiten Hilfte der 70er Jahre ihren vorliufi-
gen Niederschlag gefunden hat. Vgl. H. Stock, Elementartheologie, in: W. Bécker, H.-G.
Heimbrock und E. Kerkhoff (Hg.), Handbuch religiéser Erziehung, Bd. 2, Disseldorf
1987, 452-466. Dort findet sich auch die weitere Literatur zur Elementarisierungsdebat-
te.



Praktische Theologie und Religionspidagogik 71

Die Rp also gewinnt theologisches Profil dadurch, daB sie eine auf die Er-
offnung des Zugangs zur christlichen Religion gerichtete Dogmatik zur
eigenen Sache macht. Ihr spezifischer Beitrag zu dieser von der PTh ins-
gesamt zu erfiillenden Aufgabe diirfte dann gerade darin liegen, daB sie
diesen Zugang explizit in seinen pddagogischen Implikationenund in sei-
ner didaktischen, seine Lehrbarkeit ermoglichenden Struktur reflektiert,

4.3 Die Einheit der Praktischen Theologie

Der jiingste » GrundriB der Praktischen Theologie« von D. Rossler beschreibt die Einheit
der PTh in der Rekonstruktion ihrer neuzeitlichen Geschichte.” Er trigt damit dem Sach-
verhalt Rechnung, daB die Hinwendung zur sozial-kulturellen Lebenswelt der christlichen
Religion, die die Theologie in Gestalt ihrer praktischen Disziplin vollzogen hat, den neu-
zeitlichen ProzeB der Ausstreuung des Christentums in seine individuelle, kirchliche und
gesellschaftliche Prasenz in sich abbilden muB. Thre Einheit besteht eben darin, daB sie die
Prisenz des Christentums auf allen Ebenen, auf die es sich verlagert hat, ausdriicklich zu
machen und in der Vermittlung seiner tradierten Grundsitze mit gegenwartigen Erfahrun-
gen iiber sich zu verstandigen vermag. Die Integration der Rp ist dieser PTh insofern kein
Problem. Die Rp steht schlieBlich an ausgezeichneter Stelle genau fiir die gesellschaftliche
Prisenz des Christentums. Uber den differenzlosen Zusammenhang mit dem, was dieses
Christentum aufgrund seiner neuzeitlichen Geschichte ist, ist sie immer schon in die Ein-
heit der sich an dieser Geschichte orientierenden und sie rekonstruierenden PTh eingegan-
gen.”®

Man konnte aber auch sagen, die Integration der Rp in die so beschriebene Einheit der PTh
ist deshalb kein Problem, weil diese Beschreibung nichts anderes enthalt als die Aufstellung
eines sich in die kulturellen Bestdnde verflussigenden, in seinem spezifischen Gehalt dabei
aber unthematisch werdenden Christentums. Die Einheit der PTh wird von Rossler denn
auch ebensowenig wie die spezifische Aufgabe der Rp in einen sie inhaltlich bestimmenden
Lehrzusammenhang iiberfiihrt. Die Einheit der PTh ist zuletzt nichts anderes als die Abbil-
dung ihrer Geschichte, ihr Erinnerungsfaden.

Die zur gleichen Zeit erschienene » Grundlegung der Praktischen Theologie« von G. Otto
verzichtet denn auch explizit auf die Behauptung einer ausweisbaren Einheit der PTh. Otto
fordert statt dessen die Entfaltung von Reflexionsperspektiven. Von der perspektivischen
Gliederung der PTh wird versichert, daB eine kritische Theorie religios vermittelter Praxis
in Kirche und Gesellschaft ihrer bedarf.”” Wo aber findet die PTh das Kriterium fiir die
Auswahl und Durchfithrung ihrer Reflexionsperspektiven? MuB sie ein solches Kriterium
nicht im Begriff ihrer selbst ausformulieren? Die Gefahr ist doch unabweisbar, daB sie sich
andernfalls lediglich den Postulaten vorgegebener oder als vorgegeben angenommener
Praxisanforderungen ausliefert.

Die Integration der Rp in die Einheit der PTh zeigt erst dann benennbare
Folgen, wenn diese Einheit auch mit inhaltlicher Bestimmtheit ausformu-
liert wird, sie also in die Aufgabenbestimmung dieser Disziplin tibergeht.
Sie ist iberhaupt nur dann von Gewinn, wenn die PTh in der Ausformu-
lierung dessen, was sie eint, zugleich Auskunft gibt iiber den konstitutiven
Richtungssinn der von ihr zu verantwortenden Praxis.

95 Ebd., 53ff.
96 Ebd., 4051f.
97 G. Otto, Grundlegung der Praktischen Theologie, Miinchen 1986, 691f.



T2 Wilhelm Grib

Insofern verwundert es nicht, daB die Bestimmung der Einheit der PTh
schwierig geworden ist, genau im Zuge der Auflésung der einheitlich-
kirchlichen Formation der von ihr zu verantwortenden Praxis. Sie diirfte
in dieser Weise - allein tiber ihre Kirchlichkeit - auch kaum wiederherzu-
stellen sein. Gleichwohl muB das nicht bedeuten, daB man nun die Be-
stimmung ihrer Einheit mit der Geschichte von deren Auflésung gleich-
zusetzen oder ganz aufzugeben hat.

Die Bestimmung der Einheit der PTh ist sowohl notig als auch moglich,
sofern die von ihr zu verantwortende Praxis, wo auch immer sie stattfindet
und mit welcher Reflexionsperspektive sie auch in den Blick genommen
wird, eine Auskunft dartiber einfordert, weshalb sie iiberhaupt praktisch-
theologisch zu verantworten und d.h. doch: nach Kriterien zu beurteilen
ist, die sie nicht schon selber bereitstellt. Und die PTh weicht dieser Ant-
wort nur dann nicht aus, wenn sie die Lehreauch explizit macht, unter de-
ren normativer Beriicksichtigung sie ihre Praxisverantwortung gerade
deshalb wahrnimmt, weil mit ihr - potentiell fiir jeden - zugleich der vor-
behaltlose Zugang zu ihr erschlossen ist. D.h. die Lehre (Dogmatik), mit
der die PTh ihre Einheit ausformuliert, muB von der Art sein, daB die so-
zial-kulturelle Lebenswelt der christlichen Religion, mit der das Insgesamt
derjenigen Praxis beschrieben ist, fiir die sie Verantwortung tragt, theore-
tisch eingeholt und zugleich kritisch von sich unterschieden wird. Die
Lehre (Dogmatik), an deren Ausformulierung die PTh mitarbeitet, mul3
zur Verstandigung iiber die sozial-kulturell verflochtene Praxis christli-
cher Religion anleiten und zugleich den davon noch einmal unterschiede-
nen, weil durch ihr sozial-kulturelles Vorkommen nie schon ganzlich pra-
formierten Zugang zu ihr freilegen.”®

Beides leistet sie, sofern sie ihre Einheit am Leitfaden der Rechtferti-
gungslehreund der ihr innewohnenden kategorialen Unterscheidung von
Gesetz und Evangelium beschreibt.”” Ohne in einen vorkritischen Dog-
matismus zuriickzufallen, vermittelt diese Lehre - in ihrem subjektivitats-
theoretischen Verstdndnis, das hier bereits angedeutet wurde - der PTh
ebenso die Struktur ihres Verfahrens wie der in sie integrierten Rp.

D.h. aber: Die mit der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium identische Rechtferti-
gungslehre formuliert die Einheit der PTh so, daB damit zunéchst eine doppelte Abgren-
zung verbunden ist. Zum einen liegt diese Einheit der PTh nicht in ihrem Gegenstandsbe-
zug. In ihn muB schlieBlich auch die ganze Mannigfaltigkeit gegenwartigen Christentumsin
seinen kirchlichen, individuellen und gesellschaftlichen Realisationsgestalten, in seinem
Eingelassensein in das Insgesamt der Lebenswirklichkeit, Eingang finden. Jede unkriti-
sche Verengung der PTh hinsichtlich ihres Gegenstandsbezugs, hinsichtlich moglicher von
ihr zu thematisierender Praxisfelder kann in der Tat nur bedeuten, daB diese dann nach
eigenstandiger Wahrnehmung verlangen.

98 M. Josuttis hat dies zuletzt am Leitfaden der Pneumatologie zu beschreiben versucht.
Vgl. ders., Pneumatologie und Methodik in der kirchlichen Praxis. Sozialtechnik oder
Selbstbegrenzung, in: Ders., Praxis des Evangeliums, 254ff.

99 Vgl. W. Grdb und D. Korsch, Selbsttitiger Glaube. Die Einheit der Praktischen
Theologie in der Rechtfertigungslehre, Neukirchen-Vluyn 1985.



Praktische Theologie und Religionspidagogik 73

Die Einheit der PTh iiber die mit der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium identi-
sche Rechtfertigungslehre zu beschreiben, heiBt zum anderen aber auch nicht, sie an einem
positiv bestimmten, abgrenzbaren christlichen Lehrinhalt festzumachen. Es bedeutet nicht
ihren AnschluB an die Dogmatik des christlichen Glaubens in dem Sinne, daB aus einem
bevorzugten Grundsatz der christlichen Lehrtradition einheitliche Ausfithrungsbestim-
mungen fiir die mannigfaltigen Gegenstandsbereiche der PTh entwickelt werden sollen.
Ein solches Konzept wiirde nur den Riickfall in einen iiberholten dogmatischen Deduktio-
nismus bedeuten.

Es geht mit der Bestimmung der Einheit der PTh am Leitfaden der Recht-
fertigungslehre weder um die Auszeichnung eines bestimmten Praxisbe-
reiches (z.B. Kirche als Ort der Verkiindigung und Austeilung von Recht-
fertigung) noch um die Hervorhebung eines Lehrgrundsatzes der christli-
chen oder gar konfessionell-kirchlichen Lehriiberlieferung (z.B. Recht-
fertigung als Teil der Soteriologie). Es geht dabei vielmehr um das Erken-
nungsmerkmal theologischen Denkens tiberhaupt, um die orientierende
Teilhabe der PTh am entscheidenden Gesichtspunkt theologischer Ur-
teilskraft.'’* Man kann daher auch sagen: Was die PTh zur Einheit einer
theologischen Disziplin zusammenschlieBt, ist genau dasjenige, was ihr
zugleich die Teilhabe an der Aufgabe der Theologie tiberhaupt verschafft.
Sie bleibt in der hochst vielgestaltigen Hinwendung zur sozial-kulturellen
Lebenswelt der christlichen Religion, worin ihre spezifische Aufgabe
liegt, dadurch eine mit sich eins seiende, daB sie nichts anderes als die Auf-
gabe der Theologie iiberhaupt, in der ihr spezifischen Weise, wahrnimmt.
Die ihre Einheit am Leitfaden der Rechtfertigungslehre beschreibende
PTh bindet diese Einheit jedenfalls an nichts anderes als an den sich in der
Vielfalt ihrer Praxisfelder konkretisierenden Vollzug einer theologischen
Urteilskraft, die sich in der Féhigkeit des Unterscheidens von Gesetz und
Evangelium zeigt.!%!

Es st hier jetzt nicht mehr der Raum, den umfassenden Sinn dieser Unter-
scheidung, wie er immer erst in ihrer Anwendung herauskommt, zu ent-
falten. Aufmerksam gemacht sei zuletzt nur noch auf eben den Punkt, an
dem sie m.E. der spezifischen Aufgabe der PTh ihre einheitliche Ausrich-
tung zuteil werden 148t.

Man wird schlieBlich sagen konnen, daB der Grundsinn der Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium darin besteht, Theologie und Christentum, denen es recht verstanden al-
lein um das Evangelium und seine Wahrheit geht, zugleich bei dem festzuhalten, was nach
dem Evangelium verlangen und auf seine Wahrheit iberhaupt horen laBt: bei dem Gesetz,
das die Erfiillung einfordert, bei der Siinde, die der Vergebung bedarf, bei der Macht des

100 Vgl zum Versuch, die paulinisch-reformatorische Rechtfertigungslehre in dieser
Weise wieder in Geltung zu bringen, auch W. Hérle und E. Herms, Rechtfertigung. Das
Wirklichkeitsverstandnis des christlichen Glaubens, Gottingen 1979.

101  Sie meint das, was Luther in wiederholten Wendungen immer wieder eingeschirft
hat: »Nahezu die gesamte Schrift und die Erkenntnis der ganzen Theologie hingt in der
rechten Erkenntnis von Gesetz und Evangelium« (M. Luther, WA 7,502,34f). »Wer das
Evangelium recht vom Gesetz zu unterscheiden weiB, der danke Gott und darf wissen, daB
er ein Theologe ist« (WA 40/1,207,17f).



74 Wilhelm Gréb

Todes, aus der die Auferstehungsbotschaft befreit. Um der Universalitit des Evangeliums
willen, um seiner die ganze Wirklichkeit neu bestimmenden Wahrheit willen hat Luther
den umfassenden Horizont menschlicher Wirklichkeitserfahrung zugleich unter der Kate-
gorie des Gesetzes gefaBt. Es ist ihm keineswegs bloB eine Lehre, die etwa erst in der kirch-
lichen Verkiindigung an den Menschen herankommt. Es ist vielmehr die fordernde, her-
ausfordernde Macht der Lebenswirklichkeit selbst.'%2 Sie wird in der Lehre des Gesetzes
aufgedeckt, die jedoch auch wiederum in unendlicher Mannigfaltigkeit geschieht: in der
kirchlichen Predigt und Seelsorge ebenso wie in positiver Gesetzgebung und Erziehung, in
Unterricht und Bildung, Wissenschaft und Kultur. Immer kommen unter der Kategorie des
Gesetzes die Anforderungen in den Blick, unter die uns die Wirklichkeitserfahrung stellt,
das ethische Grundverhéltnis bewuBten Lebens als eines Seins vor Gott, Die Kategorie des
Gesetzes deckt diese Anforderungen ebenso auf wie die verzweifelten Anstrengungen zur
Selbstrechtfertigung, zu der sie uns verleiten. Wer von solchem Bemiihen jedoch das Evan-
gelium zu unterscheiden lernt, der erkennt den vom Gesetz des Lebens geforderten und in
der Selbstrechtfertigung gefangenen Menschen zugleich als den von Gott her zu sich be-
freiten und zur Selbstbestimmung durch Christus berufenen Menschen.!%?

So kann nun aber auch die PTh ihre Einheit eben darin finden, daB sie die
Hinwendung der Theologie zur sozial-kulturellen Lebenswelt der christ-
lichen Religion permanent in Gestalt dieser Unterscheidung vollzieht und
im Grunde nichts anderes als die Anleitung zu ihr ist. Sie findet unter der
Kategorie des Gesetzes den erfahrungsoffenen Zugang zum unendlich
vielgestaltigen und in sich hochst widerspriichlichen Gegebensein der
christlichen Religion im Insgesamt unserer kirchlich-gesellschaftlichen
Lebenswirklichkeit. Sie ist, so gesehen, die kritische Theorie religios ver-
mittelter Erfahrungen in und mit Kirche und Gesellschaft, in Erziehungs-
und Unterrichtsprozessen, im Leben des einzelnen und der ihn umgeben-
den Welt. Sofern sie die Kategorie des Evangeliums davon zu unterschei-
den lehrt, versucht sie im erschlieBenden Durchgang durch diese Erfah-
rungen aber immer auch den Weg freizulegen: zu dem in ihnen nie schon
vorgegebenen Selbstverhéltnis, das wir - jeder auf die ihm unverwechsel-
bar eigene Weise — immer erst in der eigenen Begegnung mit dem Wort
und der Geschichte Jesu werden und sind.

Dr. Wilhelm Grib ist Studentenpfarrer in Gottingen und Privatdozent fiir Praktische
Theologie am Fachbereich Theologie der Georg-August-Universitit Gottingen.

Abstract

In this article the problem of the relationship between practical theology and religious edu-
cation is portrayed in accord with its historical, institutional and theological aspects with a
view to finding a solution that is methodically acceptable. The basic thesis taken up is that
practical theology and religious education are to be understood within the unity of one dis-
cipline which specifically sees that the task of theology is to apply itself to the world of life
surrounding the Christian faith.

102 Die Predigt des Gesetzes deckt deshalb nur auf, »was schon in der menschlichen
Natur existiert« (WA 39/1,361,30). »Denn das Gesetz ist zuvor schon faktisch da« (WA
39/1,477,7). Vgl. dazu ausfiihrlicher G. Ebeling, Luther. Einfiihrung in sein Denken, Tu-
bingen 1964, 137ff.

103 Vgl. die gerade auch religionspadagogisch erhellende Beschreibung dieser Unter-
scheidung bei Ch. Link, Vita passiva. Rechtfertigung als Lebensvorgang, EvTh 44 (1984)
315-348.



