2.2
Jiirgen Lott

»Civil Religion« / »Biirgerreligion« als religions-
padagogisches Problem

1 Die Civil-Religion-Theorie und ihr historischer Kontext

Der amerikanische Religionssoziologe Robert N. Bellah vertritt 1961 in
einer Art Grundkurs » Demokratie fiir Japaner«' die These, daB ein de-
mokratisches, pluralistisches, dem sozialen Wandel aufgeschlossenes
Land einen Transzendenzbezug benotigt, der einen Bereich unverbriich-
licher Werte und Normen sichert und ein kritisches Korrektiv zur jeweili-
gen Politik abgeben kann. Ausgehend von der Antrittsrede John F. Ken-
nedys vom 20.1.1961, die dieser mit Hinweisen auf die Verpflichtung ge-
geniiber Gott beginnt und schlieBt und in der er die Wurzel der Men-
schenrechte statt in der GroBziigigkeit des Staates in der »Hand Gottes«
lokalisiert?, stellt Bellah die »civil religious tradition« dar, in der er Ken-
nedy verankert sieht: Unabhéngigkeitserkldrung, die Reden der Griin-
dungsviter, das Selbstverstindnis der ersten Kolonisten als das »neue Is-
rael«, Thanksgiving Day, der » Civil War« sowie der aus dem Biirgerkrieg
heraus entstandene »Memorial Day«. Religiose Begriffe wie Gott, Glau-
be, Vorsehung umschreiben einen religiosen Grundkonsens, dem unter
Wahrung der Trennung von Kirchlichkeit und o6ffentlicher Religion An-
gehorige aller Konfesionen zustimmen konnen. Mit dem Begriff der Civil
Religion thematisiert Bellah die religiose Dimension der amerikanischen
Politik, die sich trotz Privatisierung von Religion und Trennung von Staat
und Kirche in einer Reihe von Uberzeugungen, Symbolen und Ritualen
ausdriickt, die im politischen Alltag Amerikas anzutreffen sind. Neben
der allgemeinen Berufung auf Gott in Politikerreden gehoren dazu vor al-
lem das Verstindnis von Amerika als das » Neue Israel«, mit dem Gott ei-

1 Zum Entstehungskontext seiner Thesen sagt Bellah in einem Interview: » Actually the
germ of it was a series of lectures I gave in Japan in 1961 to try to explain to the Japanese
what this America relating of religion and politics is all about. It was a direct response to the
John F. Kennedy inaugural . . .«; zit. nach: K.B. Cully, Robert Bellah and Civil Religion,
New Review of Books on Religion 1 (1976); vgl. R. N. Bellah, Values and Social Change in
Modern Japan, Asian Cultural Studies 4 (1963) 13ff, auch enthalten in: R.N. Bellah,
Beyond Belief. Essays on Religion in a Post-Traditional World, New York 1970, 114ff.
2 Vgl. dazu auch R. Reagan, Ich vertraue auf Gott. Priisident Reagans AuBerungen zu
Glaubensfragen und ihre Auswirkungen auf die Nation und die Welt. VerfaBt und zusam-
mengestellt von D.R. Shepherd, Uhldingen 1985.



136 Jiirgen Lott

nen Bund (covenant) geschlossen hat. Ihr Ziel ist es, »to carry out God’s
will on earth«. In seinem Essay »Civil Religion in America«’ stellt Bellah
eine Art Dogmatik der amerikanischen Civil Religion zusammen, die
deutlich Elemente der jiidisch-christlichen Tradition enthélt. Der Gott
dieser Civil Religion ist eng mit dem historischen Schicksal der Nation
verbunden. Die Parallele mit der jiidischen Religion ist ausgeprégt. Hin-
ter der Civil Religion stehen »iiberall biblische Archetypen: Exodus, das
auserwihlte Volk, das gelobte Land, das Neue Jerusalem, der Opfertod
und die Wiedergeburt«; ». . . sie ist ein Erbe an moralischer und religio-
ser Erfahrung, aber »sie ist auch echt amerikanisch und wirklich neu.
Sie hat ihre eigenen Propheten und ihre eigenen Mértyrer, ihre eigenen
Feiertage und Heiligtiimer, ihre eigenen feierlichen Rituale und Symbo-
le.«*

Den Begriff fiir das untersuchte Phdnomen iibernimmt Bellah von Rous-
seau, der im 8. Kapitel des »Contrat Social« die Grundsétze einer »reli-
gion civile« skizziert.

Weil die christliche Religion politischen und sozialen Notwendigkeiten der Zeit nicht ge-
wachsen sei, fordert Rousseau eine religion civile mit einer eigenen, aus Naturtheologie
und Staatslehre zusammengefiigten Dogmatik: die Existenz Gottes, das Leben nach dem
Tod, die Belohnung der Tugend und die Bestrafung des schlechten Lebenswandels sowie
AusschluB religiéser Intoleranz. Alle anderen religiosen Uberzeugungen sind Privatange-
legenheit jedes einzelnen Biirgers und liegen auBerhalb der Zusténdigkeit des Staates.
Das Toleranzgebot erstreckt sich bei Rousseau ausdriicklich nicht auf Abweichungen vom
Bekenntnis der religion civile, ihre explizit formulierten Glaubensartikel sind - im Unter-
schied zu Bellahs »civil religion« — bekenntnispflichtig. Wer sie ablehnt, der Atheist, gilt
als Feind der Gesellschaft und kann vom Staat verbannt werden. Gemeinsam ist beiden
die Tendenz, die iiber konfessionelle Differenzen hinweg konsensfihigen Glaubensinhalte
herauszustellen.

Das Phanomen, das Bellah mit seiner Civil-Religion-Theorie themati-
siert, ist zuvor schon unter den verschiedensten Etiketten beschrieben
und kritisiert worden, sei es als » American Way of Life«, »religion in ge-
neral« oder » American Shinto«.® Vor allem aus kirchlich-theologischer
Sicht war man sich im Urteil einig: » Verwisserung zentraler christlicher
Glaubensinhalte« oder »religiose Uberhohung des Staates« oder beides.
Bellah sieht dagegen in der Civil Religion einen transzendenten Bezugs-
punkt, der helfe, fortschreitenden Fragmentarisierungs- und Individuali-

3 R.N. Bellah, Civil Religion in America, Daedalus 96 (1967) 1ff, deutsch jetzt in dem
von H. Kleger und A. Miiller hg. Sammelband: Religion des Biirgers. Zivilreligion in
Amerika und Europa, Miinchen 1986, 19ff. AuBerdem enthilt dieser Band Bellahs Auf-
satz von 1978 »Die Religion und die Legitimation der amerikanischen Republik«, zwei
zentrale Beitrige aus der bundesrepublikanischen Debatte (von N. Luhmannund H. Liib-
be) sowie je einen Beitrag zur Zivilreligion in den Niederlanden, Italien, Grobritannien,
der Schweiz und Frankreich.

4  Kleger/Miiller (Hg.), Religion des Biirgers, 38.

5 Vgl. Bellah, Civil Religion, 31.



»Civil Religion « / » Biirgerreligion « 137

sierungsprozessen in der Gesellschaft entgegenzuwirken, und der dafiir
sorge, daB der politische ProzeB kritisierbar bleibe.°

Diese traditionsreiche Civil Religion sieht Bellah in den USA der siebzi-
ger Jahre durch den Verlust der »republikanischen Tugenden« der Biirger
in der Krise. »Korruption der Republik« fat Bellah seine Diagnose zu-
sammen: Luxus, Egoismus, Riickzug auf privaten Konsum und politische
Unwissenheit.” Bellahs Hoffnung, mit Hilfe der Civil Religion die »kor-
rupte Republik zu reformieren und neu zu griinden«, wird keineswegs ge-
nerell geteilt.

Bellah hat mit seinen Thesen, mit denen er - in Abgrenzung von der »neu-
en religiosen Rechten«® einerseits und Liberalismus andererseits - eine
ethisch-religiose Tradition wiederbeleben und eine an universalen MaR-
stiaben orientierte demokratisch-republikanische Ethik in der Krise der
sechziger Jahre grundlegen wollte, in den USA eine lebhafte theologische
und religionssoziologische Diskussion ausgelost, die nachzuzeichnen hier
nicht der Ort ist.” Hier ist zunichst festzuhalten, daB Bellah mit seiner
Civil-Religion-Theorie auf Bestinde religidser Kultur abhebt, die in das
politische System integriert sind, aufgrund ihrer Konsensfihigkeit Zeitge-
nossen auch in ihrer religiosen Existenz an das politische Gemeinwesen
binden und dieses selbst samt seinen Institutionen und Reprdisentanten als
religios legitimiert ausweisen.

2 Zivilreligion - Kulturreligion - Religion des Biirgers
Zur Diskussion iiber die Civil-Religion-Theorie in der Bundesrepublik

Die bundesrepublikanische Debatte verlduft mit etwas anderen Blickrich-
tungen und Interessen.!’ Einerseits sind die Rahmenbedingungen in der
volkskirchlichen Situation der Bundesrepublik andere als in den USA.
Nach wie vor spielen die beiden GroBkirchen eine nicht unerhebliche
Rollen als Machtfaktoren. Andererseits ist das Gesellschaftsverhaltnis
starker entmythologisiert und die Alltagssprache weniger von religiosen
Formeln durchsetzt als in den USA.

6 »A really democratic value system must have a transcendental reference in terms of
which the political process itself can be judged« ( Bellah, Beyond Belief, 141).

7 »Die Korruption der Republik« iiberschreibt Bellah einen Abschnitt seines Aufsatzes
»Die Religion und die Legitimation der amerikanischen Republik« (s.0. Anm. 3).

8 Vgl 8.5. Hillund D.E. Owen, The New Religious/Political Right in America, Nash-
ville 1982; R.C. Liebmann und R. Wuthnow (Hg.), The New Christian Right, New York
1983.

9 Vgl. dazu die ausfiihrliche, aus Quellen sachkundig gearbeitete Dissertation von R.
Schieder, Civil Religion. Robert N. Bellah und die amerikanische Debatte, Miinchen 1986,
publiziert unter dem Titel: Civil Religion. Die religiose Dimension der politischen Kultur,
Giitersloh 1987; vgl. auch R.E. Richeyund D.G. Jones (Hg.), American Civil Religion,
New York 1974 sowie die Bibliographie von B.W. Kathan und N. Fuchs-Kreimer, Civil
Religion in America, RelEd 70 (1975) 541ff.

10 Vgl dazu die Einleitung von Kleger/Miiller in ihrem oben Anm. 3 genannten Sam-
melband: Religion des Biirgers, 71f.



138 Jiirgen Lott

Exemplarisch greife ich fiinf Positionen heraus, die das Spektrum der
Diskussion im soziologischen, philosophischen und theologischen Zu-
sammenhang dokumentieren:

a) Grundwerte als Zivilreligion: Niklas Luhmann

Niklas Luhmann, wie Bellah Schiiler T. Parsons, ordnet die Zivilreligion
in den Zusammenhang zunehmender funktionaler Ausdifferenzierung
des Gesellschaftssystems ein.!! »Zunehmende strukturelle Differenzie-
rungen des Gesellschaftssystems erfordern zunehmende Generali-
sierungen der fiir alle verbindlichen Symbolik.«'? Diesem Trend suche
die Zivilreligion zu folgen und »Religion als Moral oder als Werteorien-
tierung zu generalisieren«. Darin erweise sie sich der kirchlich organisier-
ten Religion iiberlegen, die, wie alle ibrigen Teilsysteme eines funktional
ausdifferenzierten Gesellschaftssystems, nicht mehr représentativ fiir
das Ganze sein kann."”® Die Zivilreligion dagegen ist der Gesamtgesell-
schaft zuzuordnen. Sie ist nicht einfach eine Religion neben anderen, »so
als ob es dem einzelnen freistiinde, sich zur christlichen, zur jidischen,
zur mohammedanischen oder zivilen Religion zu bekennen«, sondern
sie ist die aller sozialen Kommunikation unterstellte Priamisse eines Wert-
konsens. Eine »Konkretisierung« ist nicht moglich, weil beim Versuch ei-
nes Teilsystems, Zivilreligion inhaltlich zu fiillen, deren allgemeine Kon-
sensfahigkeit verlorenginge; »vielmehr muf3 das neutrale Licht der Zivil-
religion gebrochen und zerlegt werden, damit die Farben erscheinen, in
denen die Teilsysteme je ihre Prinzipien darstellen.«* Luhmanns sozio-
logische Theorie gesellschaftlicher Systemdifferenzierung erméglicht es
ihm, »orthodoxierter, kirchlich organisierter Religion« als Teilsystem
dennoch eine besonder Rolle in bezug auf die im Bereich der Gesamtge-
sellschaft verortete Zivilreligion zuzuerkennen: »Religiose Dogmatik so-
wie Kontaktaufnahme und Interaktion im kirchlichen Leben kénnen sich
in dieser Situation begreifen als dasjenige Instrument, das Zivilreligion
erst eigentlich zur Religion macht. Erst in der Reflexion durch Bekennt-
nis, Gesichtspunkte rechten Glaubens und religiose Kommunikation
(das heiBt: Kirche) erweist und prazisiert sich das, was als Zivilreligion
unterstellbar ist, als Religion.«" Dafiir macht Luhmann allerdings eine
nicht unwesentliche Voraussetzung geltend: Dieser ProzeB kommunika-
tiver »Reevaluierung« miisse fiir jedermann zuganglich sein. » Vor die-
sem Kriterium der Zivilreligion wiirden alle Religionsformen versagen,
die Gruppen der Bevolkerung ausschlieBen oder etwas erwarten

11 N. Luhmann, Grundwerte als Zivilreligion. Zur wissenschaftlichen Karriere cines
Themas (1978), 51ff, jetzt auch in: Kleger/Miiller (Hg.), Religion des Biirgers, 175ff; die
folgenden Seitenangaben beziehen sich auf diesen Fundort.

12 Luhmann, Grundwerte, 184.

13 Ebd.

14 Ebd., 188.

15 -Ebd., 190.



» Civil Religion« / » Biirgerreligion « 139

oder verlangen, was in Situationen freier Wahl nicht jedermann leisten
konnte. «1°

b) Civil Religion als religioser Garant eines liberalen Staatswesens:
Hermann Liibbe

Fur Hermann Liibbe, Philosoph in Ziirich, ist Zivilreligion »Religion
nach religionspolitisch vollendeter Aufklarung«'” und setzt die Trennung
von Staat und Kirche ebenso voraus wie die private Religionsfreiheit.'®
Sein Interesse an Zivilreligion ist in eine politische Theorie des liberalen
Staates eingebettet. »Der liberale Staat lebt von Voraussetzungen, die er
nicht selbst garantieren kann. Die Zivilreligion ist dann, in Beziechung auf
diesen Bestand, die Form, in der sich das politische System und dann spe-
ziell der Staat selber auf diese Voraussetzungen, von denen er lebt, ohne
sie garantieren zu konnen, ausdriicklich zuriickbezieht.«® Zu diesen
»Bestianden religiéser Kultur« rechnet Liibbe die »religiosen Bekundun-
gen und religiésen Vorschriften, die Bestandteil unseres Rechtssystems
sind«, ebenso wie die religiosen Gehalte in den 6ffentlichen Ansprachen
und Erklédrungen der Inhaber von Regierungsamtern, die keine privaten
Bekundungen religioser Orientierung darstellen; »sie werden vielmehr
als offentlich konsensuell und als gemeinwohlerheblich unterstellt.«20
Liibbe faBt den Begriff der Zivilreligion eng, indem er ihn z.B. nicht in
Anspruch nimmt fiir lokale religiose Brauche des Volkes, sondern reser-
viert fiir 6ffentliche, symbolisch-rituelle Bekundung, daB dem Staat nicht
alles beliebig zur Disposition steht.?! Gleichzeitig ist der Staat durch sol-
che Legitimation »von auBBen« vom Zwang entlastet, seine politischen
Entscheidungen (in religiéser Verbramung) zu legitimieren. Diese kultu-
rell prisente Zivilreligion ist nicht identisch mit den verfaBten Konfessio-
nen und Religionen, sie ist keine Institution, der man beitreten oder aus
der man austreten konnte; ihre »jeweils kulturell und politisch dominan-
ten Orientierungen unterliegen keiner vor Instanzen zu verantwortenden

16 Ebd.

17 H. Liibbe, Staat und Zivilreligion. Ein Aspekt politischer Legitimitit, ARSP.B 15,
Wiesbaden 1981, 40ff, wiederabgedruckt in Kleger/Miiller (Hg.), Religion des Biirgers,
1951f. Ich beziehe mich im folgenden auf die Version des Beitrags, die Liibbe als » Exkurs«
dem SchluBkapitel seines Buches »Religion nach der Aufklirung«, Graz u.a. 1986, 306ff
anfiigt, weil Liibbe sich hier in einzelnen aktualisierten Anmerkungen auf die Debatte seit
1981 bezieht. Die von Liibbe vorgenommene Kiirzung betrifft im wesentlichen die Passa-
ge, in der er auf die in den sozialistischen Staaten ins politische System integrierte Zivilreli-
gion zu sprechen kommt, der er den Status einer » Antizivilreligion« beimifBt (ders., Staat
und Zivilreligion, in: Kleger/Miiller ‘Hg.}, Religion des Biirgers, 210-212).

18 Liibbe, Religion nach der Aufklarung, 309.

19.1.Bbd.; 322,

20, Ebd.,-311,

21 Liibbe, ebd., 320f ordnet dem Begriff Zivilreligion »exklusiv diejenigen Symbole,
symbolischen Handlungen, rituellen und freien Bekundungen, Normen und freien Ge-
wohnheiten« zu, »durch die innerhalb des politischen Systems 6ffentlich ein Sinnbezug zu
prinzipiell nicht disponiblen Voraussetzungen seiner eigenen Existenz hergestellt wird und
durch die dartiber hinaus der Grund benannt und anerkannt wird, der uns normativ festle-
gen ldBt, was prinzipiell menschlicher Dispositionsfreiheit entzogen sein soll«.



140 Jiirgen Lott

Disziplin«, kurzume: sie ist »das religiose Implement herrschender politi-
scher Kultur «.** In bezug auf ihren Bekenntnisinhalt tendiert sie - und das
unterscheidet sie z.B. von kirchlich verfaBter Religion - entsprechend zu-
nehmender Differenzierung des kulturellen und politischen Systems, in
dem sie konsensfihig bleiben soll, auf jenes Minimum hin, das als maxi-
mal konsensfihig angenommen wird.?

In folgender Definition faBt Liibbe sein Verstdndnis von Zivilreligion zu-
sammen: »Zivilreligion ist das Ensemble derjenigen Bestinde religioser
Kultur, die in das politische System faktisch oder sogar férmlich-institu-
tionell, wie im religiosen Staatsrecht, integriert sind, die somit auch den
Religionsgemeinschaften nicht als ihre eigene interne Angelegenheit
uberlassen sind, die unbeschadet gewihrleisteter Freiheit der Religion die
Biirger unabhéngig von ihren konfessionellen Zugehorigkeitsverhaltnis-
sen auch in ihrer religiosen Existenz an das Gemeinwesen binden und die-
ses Gemeinwesen selbst in seinen Institutionen und Représentanten als in
letzter Instanz religios legitimieren, das heiBt auch im religiosen Lebens-
vollzug anerkennungspflichtig darstellen.«**

Lubbe definiert Zivilreligion als auch auBerhalb kirchlichen Lebens gel-
tende religiose Lebensorientierung, als »Kulturreligion«?*, die nach er-
folgter religionspolitischer Emanzipation (Aufklirung) »selbst zu den
kulturellen Bedingungen der politischen Erhaltungsfahigkeit« politischer
Liberalitit - »Liberalitit« steht bei Liibbe in Opposition zu »Totalitaris-
mus« jedweder Couleur - zu gehéren scheint.?0

c) »Das Gespenst einer (neuen) >Zivilreligion<«: Jiirgen Moltmann

Jiirgen Moltmann sieht in dem Gedanken einer Civil Religion das »Ge-
spenst einer (neuen)>Zivilreligion<«, eine Neuauflage bekannter Versuche,
Politik »religios zu machen«.?’” Bezugspunkt seiner Kritik ist der deutsche
Nationalismus. Nicht zuletzt hier sieht er ein »peinlich verdrangtes«
Exempel einer Zivilreligion, in deren Namen seine »Generation im 2.
Weltkrieg bis nach Stalingrad gejagt« worden sei.?® Solch politischer Reli-
gionsetzt Moltmann seine »kritische politische Theologie « entgegen und
bestimmt deren Aufgabe als permanente »Kritik am politischen Gotzen-

22 “Ebd.; 317.

23 Ebd., 310f.

24  Ebd., 321.

25 "Epd.; 307.

26 Ebd., 327.

27 J. Moltmann, Das Gespenst einer neuen » Zivilreligiong, in: Ders., Politische Theolo-
gie - Politische Ethik, Miinchen/Mainz 1984, 7ff; erweiterte Fassung des Aufsatzes »Das
Gespenst einer Zivilreligion. Antwort der kritischen >politischen Theologie< an Hermann
Liibbe, EK 16 (1983) 124ff.

28 Moltmann, ebd., 71. Liibbe kritisiert Moltmanns Argumentationsfigur: »Solche Ver-
bindungen herzustellen - das gehort zur spezifisch deutschen Unart, sich im Verhiltnis zu
anderen Positionsvorteile durch Inanspruchnahme eines moralisch qualifizierten Urteils
liber das >Dritte Reich« zu verschaffen« ( Liibbe, Religion nach der Aufklirung, 324, Anm.
68)."



»Civil Religion« / » Biirgerreligion « 141

dienst, an politischer Entfremdung und Entmiindigung«.?* In der Tradi-
tion der Dialektischen Theologie und ihrer Polemik gegen (christlichem)
Offenbarungsglauben entgegengesetzte Religion (K. Barth redete gern
von »Religionismus«*”) sieht Moltmann Civil Religion als bloBe Dekora-
tion, nicht in der Lage, demokratische Strukturen zu legitimieren, ja als
systemstabilisierenden Gotzendienst. Die kritischen Elemente einer
Civil-Religion-Theorie (als Versuch, den Zusammenhang von politischer
Moral und religiosem BewuBtsein begrifflich zu fassen) ignoriert Molt-
mann, indem er Civil Religion zur willkommenen Kontrastfolie fir sein
Programm einer »kritischen politischen Theologie« macht.

d) Normative kirchliche Theologie statt Civil Religion: Wolfhart
Pannenberg

Wolfhart Pannenberg greift die Kritik amerikanischer Theologen?! auf,
die von Bellah beschriebenen Erscheinungsformen von Civil Religion sei-
en letztlich eine »Vergotzung der Nation, urteilt aber differenzierter.?
Die religiosen Konnotationen von Memorial Day oder Thanksgiving Day
und ihre Rituale ebenso wie die von Bellah herangezogenen Passagen der
Antrittsreden amerikanischer Prasidenten verdanken sich letztlich doch
Motiven der jiidisch-christlichen Tradition, wenn auch »nicht selten na-
tionalistisch verbogen«.*? Die Gefahr einer Vergotzung der Nation sieht
Pannenberg dann nicht, wenn das SendungsbewuBtsein »mit einem de-
miitigen BewuBtsein besonderer Verantwortung vor dem Gericht Got-
tes« zusammengeht, »dem die Volker im ProzeB der Geschichte unter-
worfen sind«.3* Eine eigenstandige Civil Religion bestreitet Pannenberg.
Er sieht in den genannten Phdnomenen der »public piety« in Amerika
eher das »Bewultsein der Verantwortung auch offentlichen Handelns
und der ihm dienenden Institutionen vor dem transzendenten Gott der
Bibel, der sich durch keinen nationalen Egoismus vereinnahmen 1dBt«.>

29  Moltmann, Politische Theologie, 75, vgl. auch ders., Theologische Kritik der Politi-
schen Religion, in: J. B. Metz, J. Moltmannund W. Oelmuiller (Hg.), Kirche im ProzeB der
Aufklarung, Mainz/Miinchen 1970.

30 K. Barth, Kirchliche Dogmatik, Band 1/2, Zolliken-Ziirich 1948, 321.

31 Vgl z.B. die Beurteilungen von W. Herberg, American’s Civil Religion und H. W. Ri-
chardson, Civil Religion in Theological Perspective, in: R.E. Richey und D.G. Jones
gHg.), American Civil Religion, New York 1974, 76ff bzw. 161ff.

2 W. Pannenberg kritisiert 1976 in einem Beitrag im Evang. Sonntagsblatt » Das auser-
wahlte Volk, oder: Wird die Nation zum Gétzen?« (4. Juli, 26) die Rede von einer in der
Geschichte Amerikas vemeintlich offenbaren gottlichen Bestimmung. Dieses Urteil diffe-
renziert Pannenberg spiter — zusammen mit einer Kritik an der Politischen Theologie
Moltmanns, vgl. ders. Die Aufgabe einer politischen Theologie des Christentums, AF 2/3
21978) 1611f; vgl. auch ders., Reich Gottes in Amerika und Die Religion der Republik, EK

0 (1977) 333ff bzw. 413ff. Zuletzt ders., Civil Religion? Religionsfreiheit und pluralisti-
scher Staat: Das theologische Fundament der Gesellschaft, in: P. Koslowski(Hg.), Die re-
ligiose Dimension der Gesellschaft, Tiibingen 1985, 63ff.

33 Pannenberg, ebd., 64.
34 Ebd.
35 Ebd.



142 Jiirgen Lott

Pannenberg betont vielmehr die Rolle der Kirchen als kritische Instanz
gegeniiber einer sich selbst glorifizierenden Nation.

Fir die Bundesrepublik lehnt Pannenberg die Ubernahme des Begriffs
der Civil Religion ab. Er stimmt zwar der These der soziologischen Schule
T. Parsons grundsétzlich zu, daB keine politische Ordnung auf Dauer oh-
ne einen religios verankerten Wertekonsens bestehen kénne. Aber die re-
ligiosen Grundlagen der Gesellschaft »kénnen nicht in einer Zivilreligion
gesucht werden, die von den institutionellen Formen historischer Reli-
gion abgeldst werden konnten«.*® Der Versuch, »den Gedanken einer
von der kirchlich institutionalisierten Religion unterschiedenen Zivilreli-
gion als Legitimationsinstanz des liberalen und demokratischen Verfas-
sungsstaates wiederzubeleben«, erscheint Pannenberg untauglich, selbst
wenn diese sich ihrer Wurzeln in der Uberlieferung des Christentums be-
wuBt wire. In der Bundesrepublik soll die Rolle einer Civil Religion eine
den Prinzipien von Pluralitit und Toleranz verpflichtete, an ihrem An-
spruch auf »normative Geltung« aber durchaus festhaltende kirchliche
Theologie iibernehmen, die sich der Differenz zwischen eschatologischer
Vollendung und christlicher Gegenwart bewuBt ist und die Verschieden-
heit konfessioneller bzw. religiéser Traditionen als Chance der Ergénzung
begreift.’’

e) »Religion des Biirgers« — Mehrheitskonsens als Zivilreligion: Heinz
Kleger und Alois Miiller

Von »Religion des Biirgers« sprechen - in Abgrenzung von der Diskus-
sion iiber die »biirgerliche Religion«*® - Heinz Klegerund Alois Miiller,
frithere Mitarbeiter von H. Liibbe im Philosophischen Seminar in Ziirich.
Sie meinen damit den »vielschichtigen, aber doch ganz bestimmte Kontu-
ren aufweisenden Komplex von moralischen Uberzeugungen und politi-
schen Optionen, von gesellschaftlichen Klassifikations- und Wahrneh-
mungsmustern, die zusammen die Lebensfithrung eines staatsloyalen
und selbstbeherrschten Biirgers« ausmachen.*® Unter den Bedingungen
der Moderne reflektiere die »Religion des Biirgers« das Weltverhéltnis
des Christen als Biirger »zweier Vaterlander«.*’ In der potentiell konflikt-
haltigen Konstellation zwischen Staat und Religion, Religion und Politik
lerne der »Christ . . . hier in der politischen Selbstbehauptung von sich als
Subjekt zu abstrahieren und sich als Biirger auf die Rollen innerhalb eines
liberalen politischen Systems einzustellen«.*! Wahrend die Zivilreligion
sich als Bestandteil des politischen Systems oOffentlich in religiosen Sym-
bolen und rituellen Handlungen auBert, hebt die Rede von der »Religion

36 Ebd., 67.

37 “Ebd.; 72H.

38 Vgl dazu J.B. Merz, Jenseits biirgerlicher Religion, Miinchen/Mainz 1980.
39  Kleger/Miiller (Hg.), Religion des Biirgers, 7.243.

40 Ebd, 8.

41 Ebd.



» Civil Religion« / » Biirgerreligion « 143

des Biirgers« auf den aufgeklirten, staatsloyalen Biirger und dessen Phi-
losophie seiner Lebenswelt ab. Mit »Religion des Biirgers« bezeichnen
Kleger/Miiller damit eine spezifische Reaktionsform auf konkrete Kri-
senerfahrungen der Gegenwart: die mannigfachen Bemithungen um eine
Apologie des kulturellen Systems der Werte » Herkunft/ Tradition« statt
Emanzipation, » Einschrankung« statt Befreiung, » Autoritit« statt Auto-
nomie. Nicht um Aufdeckung und Uberwindung von Widerspriichen des
biirgerlich-kapitalistischen Systems und »Fortschrittsprogramms« geht
es, sondern - »postutopisch« - um Bewahrung des kulturellen Gedéacht-
nisses und »Kompensation von notwendigen >Entfremdungen<«.*? Reli-
gion iibernimmt es hier, in Anlehnung an die Funktionszuschreibung der
Systemtheorie als »Kontingenzbewiltigungspraxis«*?, den Biirger »zum
Einverstindnis mit den Bedingungen einer hochkomplexen modernen
Zivilisation«** zu motivieren.

3 Religiose Elemente in Politik und Gesellschaft als Gegenstand reli-
gionspadagogischer Reflexion

Die Religionspadagogik kann sich der Frage nach ihrem Gegenstand
ebensowenig entziehen wie der nach ihrem Selbstverstindnis; beide hin-
gen eng miteinander zusammen.

Im »Neuen Handbuch des Religionsunterrichts« habe ich 1972 gemein-
sam mit Gert Otto und Hans Joachim Do6rger den Versuch einer Grundle-
gung der Religionspadagogik aus einem allgemeinen Religionsbegriff un-
ternommen. Das Motiv zu diesem Versuch war mehrschichtig. Unter an-
derem sollte mit Hilfe eines weitgefaBten Begriffs von Religion die tradi-
tionelle Eingrenzung des Gegenstandsfeldes religionspadagogischer Re-
flexion auf Christentum und Kirche - getreu der Gleichung »Religion =
christlicher Glaube« - iiberwunden und die auBerchristliche religiose
Welt ebenso einbezogen werden wie die vielfiltigen Verdnderungen und
Gesichter gegenwartiger Religiositit. Um die Wahrnehmungskapazitit
der Religionspadagogik zu erhdhen, lautete unsere Forderung: »In den
Kreis kritischer Betrachtung miissen . . . auch alle jene Deuteschemata,
Weltauffassungen, Philosophien, Ideologien und die durch sie bedingten
Verhaltensstrukturen einbezogen werden, die sich zwar selbst gar nicht als
Religionen verstehen, aber ihrerseits die Funktionen von >Religionenc in
konkreten Situationen, Urteilen oder Entscheidungen iibernehmen.«

42 Ebd., 251. Kleger/Miiller stellen ein »System der >Religion des Biirgers<« zusammen
(248/249), das den » Uberzeugungshintergrund« zu einem bestimmten Reaktionsmuster
auf Krisenphanomene der modernen Zivilisation abgibt: »Biirger und Religion verschrin-
ken sich in diesem System so, daB sich anstelle einer BewuBtseinserschiitterung ein Be-
wuBtsein im Sinne einer Weiterarbeit an Uberzeugungen auf dem Niveau des Traditions-
uberhanges der >Religion des Biirgers< immer wieder neu entwickelt« (247).

43  Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt/M. 1977.

44 Kleger/Miiller (Hg.), Religion des Biirgers, 252 (Hervorh. im Orig.).



144 Jiirgen Lott

Der » Ort der Religion, ihre Wirkung und ihre Bedeutungin der Gesell-
schaft« stehen in der Religionspidagogik zur Debatte.*’

Gerade die Debatte tiber Civil Religion/Biirgerreligion macht deutlich,
daB Religionspadagogik sich nicht auf das Christentum als Gegenstand
beschranken und die gesamte »religiose Welt« nicht mit einem an Chri-
stentum bzw. christlich-abendlédndisch-konfessioneller Theologie entwik-
kelten, gleichzeitig aber universale Giiltigkeit beanspruchenden »Blick«
- getreu der aus der Religionswissenschaft vertrauten, aber falschen Devi-
se: Wer eine Religion kennt, namlich die christliche, kennt alle*® - vermes-
sen darf, sondern neben den inzwischen in den Kanon zumindest des
schulischen Religionsunterrichts eingewanderten »Hochreligionen« das
breite Spektrum von »Alltagsreligiositat« unserer sich pluralistisch ver-
stehenden sékularisierten Gesellschaft einbeziehen muB.

Es mehren sich Indizien dafiir, daB in den achtziger Jahren der Sinnhori-
zont und die Glaubwiirdigkeit des politischen Gemeinwesens Bundesre-
publik Deutschland problematisch geworden ist. Mit der »geistig-morali-
schen Wende« sind zunehmend religiose Versatzstiicke in den politischen
Alltag zuriickgekehrt. Reden fithrender Politiker bei besonderen Anlas-
sen sind beredte Dokumente dafiir, wie in der Bundesrepublik derzeit mit
der Frage nach dem Sinn und der Glaubwiirdigkeit des Gemeinwesens
umgegangen wird. Mit diesem Blickwinkel hat unldngst R. Schieder unter
der Uberschrift »Politische Kultur als Civil Religion« die Presseberichter-
stattung tiber die »Kieler Affare« untersucht.*’

Der Umgang mit diesem Thema in der Boulevard-Presse und in renommierten Tages- und
Wochenzeitungen ist im Blick auf unterschiedliche Legitimationsstrategien aufschluf3-
reich, da die Art der Berichterstattung zu den vermuteten Wiinschen und Bediirfnissen der
jeweiligen Leser in Bezichung steht. In der Boulevard-Presse konzentriert sich das Interes-
se der Berichterstattung auf die Familie Barschels. Auch nur im privat-familidren Zusam-

45 G. Otto, H.J. Dorgerund J. Lott, Neues Handbuch des Religionsunterrichts, Ham-
burg 1972, 32. Diese Forderung, die zeitlich parallel mit anderen, z.T. sehr unterschiedlich
motivierten Versuchen, den schulischen Religionsunterricht aus einem allgemeinen Reli-
gionsbegriff zu begriinden, formuliert wurde, hat in der religionspadagogischen Theorie-
debatte einige Zustimmung im Grundsatz erfahren (mehr noch in der religionsdidakti-
schen Praxis), ist aber auch heftig attackiert worden, weil der christliche Absolutheitsan-
spruch und die Vorrangstellung der Theologie fiir die Religionspadagogik in Frage gestellt
und Religion »zum Gegenstand reflexiver Distanzierung« gemacht werde, wo es doch um
Einfithrung »in Glauben und Hoffnungg, in »Einiibung im Christentum« gehe, darum,
daB wir »uns selbstverstandlich« auf »Glaubenstradition . . . einlassen« - so erst unlangst
G. Sauter, Zur theologischen Revision religionspiadagogischer Theorien, EvTh 46 (1986)
1271f, hier: 132f. Differenzierter als Sauter hat sich vorher K.E. Nipkow mit den unter-
schiedlichen Versuchen einer Begriindung der Religionspadagogik aus einem allgemeinen
Religionsbegriff auseinandergesetzt, vgl. ders., Grundfragen der Religionspadagogik, Bd.
1, Gutersloh 1975, 129-167. Es ist hier nicht der Ort, sich mit dieser Kritik im einzelnen
auseinanderzusetzen und ihre konfessionell-theologischen Motive herauszuarbeiten.

46 So A.v. Harnacks Entgegnung auf M. Miillers These » Wer eine Religion kennt, kennt
keine«. Harnacks Bemerkung steht im Zusammenhang seiner richtigen Forderung, eine
Religionsgeschichte ohne Kenntnis von Sprache und Geschichte der jeweiligen Kultur blei-
be »heilloser Dilettantismus«, vgl. A.v. Harnack, Die Aufgabe der theologischen Fakulté-
ten.und die allgemeine Religionsgeschichte, Berlin 1901, 9f.

47  R. Schieder, Politische Kultur als Civil Religion?, ZEE 32 (1988) 1071f.



»Civil Religion« / » Biirgerreligion « 145

menhang kommt der Name Gottes vor. Aus der deutlichen Tendenz, familidre, private,
personliche Angelegenheiten mit entsprechend emotionaler Aufmachung politischen Fra-
gen iiberzuordnen, folgert Schieder, daB es neben einer Civil Religion eine Art schichten-
spezifischer » Familienreligion« gibt, »ein Wertesystem . . ., das auf die Stiitzung und Legi-
timierung der Familie ausgerichtet ist« und in der Boulevardpresse seine Offentlichkeit
hat. Wihrend sich die Boulevard-Presse personalisierend und emotionalisierend auf das
Private konzentriert und dabei gleichzeitig das Politische als »schmutziges Geschift« ab-
wertet, analysiert Schieder in den Leitartikeln der groBen Tages- und Wochenzeitungen
das »Pathos der Sachlichkeit der funktionalen Rationalitit« als die Form der Legitimation.
Der Trennung von o6ffentlicher und privater Moral wird das Wort geredet - so stellt etwa
DIE ZEIT fest: »Es ist wesentlicher, daB ein Politiker die Verfassung einhilt als das sechste
Gebot; er schuldet uns seine 6ffentliche, nicht seine private Moral.«*® Unter Berufung auf
M. Weber wird der »Realist« und »Fachmensch« als Politikerideal beschworen.*’

Eine aufschluBreiche Beobachtung macht Schieder bei der Analyse der Rezeption der An-
sprache von Bischof Wilckens bei der Trauerfeier im Liibecker Dom. Hier zeigt sich zu-
néchst einmal ein dhnliches Bild: Einerseits wird der Akzent auf das Familidr-Private ge-
legt®, andererseits wird vom »Ruf nach Umkehr und Neuanfang« angesichts des inneren
Zustands unseres Gemeinwesens gesprochen.®! Der dritte, theologische Teil der Predigt, in
dem Wilckens die » Anerkennung der Grundwerte als Gottes Gebot« einklagt, die er durch
die »Realpolitik« gefahrdet sieht, wurde in den Medienkommentaren tibergangen. Seine
Kritik, die Politik schreibe sich eine Allméchtigkeit zu, die sie sich allenfalls durch den poli-
tischen Gegner und/oder die Zustimmung der Massen begrenzen 1aBt, und seine Forde-
rung, private und 6ffentliche Moral gerade nicht zu trennen, sondern sie gemeinsam auf
»die von Gott gegebenen Grundwerte und Grundnormen« auszurichten, werden aus der
Berichterstattung ausgeklammert und von den Kommentatoren durch ihr Pladoyer fiir
»Niichternheit« und fir eine Stirkung formaler Regeln - »Legitimation durch Verfahren«
- jenseits eines politischen Idealismus ersetzt. So wird die geforderte inhaltliche Debatte
iiber das, was in unserer Gesellschaft gelten soll, umgangen. Dagegen stellt Schieder die
Nihe der theologischen Argumentation von Bischof Wilckens zu der These von Bellah
fest: Demokratie braucht einen transzendenten Bezugspunkt, von dem aus das politische
Leben kritisierbar bleibt.

Nun kann man sicher fragen, ob die von Schieder an diesem begrenzten
Beispiel herausgearbeiteten Formen der Losung von Legitimationspro-
blemen beziiglich Familie und Gemeinwesen als »religios« bezeichnet
werden sollen, ob es sich hier um Civil Religion handelt. Es ist hier nicht
der Ort, eine Soziologie der Religion der westlichen Industriegesellschaft
vorzulegen. Bei dem Streit um den Namen fiir das Phanomen sollte man
die Antwort im Kopf behalten, die Bellah in einem Interview auf die Fra-
ge gab, seit wann es Civil Religion gibt: Seit der Winter-Ausgabe 1967 der
Zeitschrift Daedalus, will sagen, es geht nicht um die Bezeichnung, son-
dern um das Phianomen. Es ist zunachst ein heuristischer Begriff; ergibt

48 DIE ZEIT Nr. 43, 4, zitiert bei Schieder, ebd., 115.

49 Schieder stellt fest: »Wenn man das, was bundesdeutsche Leitartikler als Selbstver-
standnis unseres politischen Systems formulieren, als Civil Religion bezeichnen will, so
kommt man nicht umhin, Max Weberals den zentralen Heiligen dieser Religion zu bezeich-
nen. Mit Abstand ist er der am hiufigsten genannte Zeuge fiir den politischen Glauben des
jeweiligen Artikelschreibers« (ebd., 114f).

50 Bild-Titelseite: »Der Abschied. Bischof Wilckens zu den Kindern: >Die Ehre Eures
Vaters liegt in Gottes Hand««.

51 Zitate bei Schieder, Politische Kultur, 116.



146 Jiirgen Lott

sich in der Debatte eine treffendere Bezeichnung, »then the civil religion
will cease to exist«.”?

Fiir unseren Zusammenhang reicht es zunéchst einmal aus festzustellen,
daB es auch in der Bundesrepublik eine durch die konkreten Bedingungen
der westlichen Industriegesellschaft geprigte Religiositit gibt, die fiir den
individuellen und gesellschaftlichen Umgang mit Alltagswelt von Belang,
aber nicht mit kirchlich verfaBter Frommigkeit deckungsgleich ist. Es
handelt sich um eine Religion alltagspraktischer Lebensfiihrung, die ei-
nen wie auch immer konkretisierten allgemeinen Gottesgedanken mit
ethischen Verhaltensanforderungen verbindet, die zwar nicht auf konfes-
sionell institutionalisierte Religion festgelegt, aber in einer volkskirchli-
chen Situation gleichwohl an sie gebunden ist, fiir die »die Zugehorigkeit
zur Kirche fast identisch mit der Nichtteilnahme an ihrem Leben« ist.*
Thre Erscheinungsformen sind vielfaltig und reichen von der Prasenz des
Namens Gottes als Chiffre fiir einen iiber das Menschliche hinausgehen-
den Verpflichtungshorizont in Verfassungen und Gesetzen unter den Be-
dingungen erklarter Religionsfreiheit bis zur Inanspruchnahme des Se-
gens Gottes durch Bundeskanzler Kohl beim Besuch eines Waldbauern™*
ebenso wie am SchluB seiner Neujahrsansprache. Die Stellungnahmen
des Bundesprisidenten R.v. Weizsicker zu » Grundfragen« unseres Ge-
meinwesens sind ebenfalls unter dem Aspekt der Vergewisserung iiber
die Grundlagen politischen Handelns von Individuum und Gesellschaft
aufschluBreich.

Fir die religionspadagogische Reflexion des Phdnomens, dafl Religion
wieder offentlich wird, kann die Civil-Religion-Theorie mdglicherweise
einen theoretischen Rahmen abgeben. Dies heiit aber nicht, daB das in
den USA entwickelte Civil-Religion-Programm einfach fiir die Bundes-
republik iibernommen werden konnte oder sollte.>
Religionspadagogisch bedeutsam ist die Existenz von solcher Alltagsreli-
gion, die nicht als Bestand abfragbaren religiosen Wissens, sondern pra-
xisbegleitend im Zusammenhang von Deutungsprozessen, von Verfah-
ren der Krisen- und Konfliktbearbeitung im Blick auf lebenspraktisches
Handeln in Erscheinung tritt. Sie ist zu analysieren als Versuch, in einer
prekir gewordenen Lebenswelt tradierte Sinnzuschreibungen abzustiit-
zen und gesellschaftliche Belastungen abzufangen. Die Gefahren liegen
auf der Hand: Ein rekonstruktiv-kritischer Umgang mit problematisch

52 Bellah, American Civil Religion in the 1970’s, zit. bei Schieder, Politische Kultur, 168.
53 W. Marhold, Biirgerreligion. Soziologische und theologische Bemerkungen zu zwei
gmpirischen Erhebungen in der gegenwdrtigen Volkskirche, ThPr 9 (1974) 3041f, hier:
11.

54  Unter der Uberschrift »Im kranken Wald hofft Kohl auf Gottes Segen« berichtet die
Miinchner » Abendzeitung« vom 31. Mai 1985, daBl Bundeskanzler Kohl einem Waldbau-
ern ins Géstebuch geschrieben hat: »Ich hoffe sehr, daB in dem Ungliick dennoch eine
Chance fiir Ihre Zukunft erwachsen moge. Gottes Segen! Helmut Kohl; zit. bei Schieder,
Politische Kultur, 294.

55 Zur notwendigen Unterscheidung von Analyse des Phinomens einer Civil Religion
und einem Civil-Religion-Programm vgl. Schieder, Civil Religion, bes. 23f.



»Civil Religion « / » Biirgerreligion « 147

gewordenem Alltagsleben gerit aus dem Blick. Solche religiosen Versatz-
stiicke dienen dazu, Verunsicherungen aufzufangen bzw. abzuwehren,
die durch gesellschaftliche Widerspriiche und die Erfahrung von Kontin-
genz provoziert sind. Der Verzicht auf Begriffe wie »Freiheit«, »Gerech-
tigkeit«, »Humanitét« fithrt dazu, da durch die Aufhebung des dialekti-
schen Verhiltnisses von Religion und Gesellschaft der ambivalente Cha-
rakter von Religion, ndmlich Freiheit, Gerechtigkeit und Menschlichkeit
zu fordern oder zu behindern, iiberhaupt nicht mehr in den Blick gerat -
und dies gilt eben nicht nur fiir kirchlich- institutionalisierte, sondern auch
fiir in religiosen Versatzstiicken frei flottierende Religion. In ihrer Funk-
tion des scheinbaren In-Ordnung-Redens verhindert Civil Religion, daB
eingespielte Plausibilitidten »aufgescheucht und aufgeweicht« werden®,
und schiitzt davor, allzu ausgiebig tiber individuellen und gesellschaftli-
chen Sinn und Handlungsalternativen nachzudenken. So wird ein Einver-
stindnis mit einem unterstellten » Gutsein des Ganzen« erzeugt, das auch
noch die provozierenden Erscheinungen der Realitit des Negativen ein-
schlieB3t.

Es gehort zu den Aufgaben der Religionspadagogik, in ihren unterschied-
lichen Handlungsfeldern die Wirkungen von Religion - privat wie 6ffent-
lich - hermeneutisch-kritisch zu interpretieren. Dies schlieBt sowohl die
konkret-historische Beschreibung wie die kritische Bewertung ein. Krite-
rien sind die in der Emanzipationsgeschichte der menschlichen Gattung
verwahrten Grundwerte wie Menschlichkeit, Freiheit, Gerechtigkeit,
Frieden. Es ist jeweils zu fragen, ob und inwieweit sich Religion in ihren
verschiedenen Erscheinungsweisen praktischer Humanisierung als zu-
oder abtraglich erweist. Dies ist keinesfalls auf die institutionalisierte
christlich-konfessionelle Religion oder auf die sog. Hochreligionen be-
schrankt. Gerade die Phdanomene, die unter den Etiketten Civil Religion/
Biirgerreligion neue Aufmerksamkeit verdienen, - und das Interesse an
ihrer Pflege - zeigen, daB in politisch motivierten Sinnbestimmungen ein
Rekurs auf das Unbedingte stattfindet, der sich konkret-politisch der Re-
ligion bedient, um zu bestatigen, zu verzogern, abzulenken. Ob Civil Reli-
gion/Biirgerreligon, Zivilreligion, »Leutereligion«®’, »Volksreligiosi-
tat«, europdisches oder auBBereuropdisches Christentum, eine der Hoch-
religionen oder das facettenreiche Spektrum »neuer religioser Bewegun-
gen«’® - religonspidagogisch gilt grundsatzlich: Die Wirkung von Reli-

56 H. Luther, Grenze als Thema und Problem der praktischen Theologie. Uberlegungen
zum Religionsverstandnis, ThPTh-ThPr 19 (1984) 221ff, hier: 234; vgl. auch J. Lott, Reli-
gion in unserer Gesellschaft, in: HbRE, Bd. 1, Diisseldorf 1987, 10ff.

57 Vgl. K.E Daiber, Suchen nach dem Sinn des Lebens. Zum Umgang mit Biirgerreli-
gion und Volksreligiositat, LM 25 (1986) 176f; M. Gdpfert, Biirgerreligion und 6ffentliche
If;é:;]migkeit, in: K. Rahner u.a. (Hg.), Volksreligion - Religion des Volkes, Stuttgart u.a.

79, 88ff.

58 Vgl. J. Lott, Schopfungstheologie, »weibliche« Spiritualitdt, Naturmystik. Religiose
Stromungen bei den Griinen, in: G. Hesseund H.-H. Wiebe (Hg.), Die Griinen und die
Religion, Frankfurt/M. 1988, 185ff.



148 Jiirgen Lott

gion kann nicht ungeschichtlich-abstrakt, sondern nur konkret-historisch
bestimmt werden. Keine Religionsform ist dagegen gefeit, als »gesell-
schaftlicher Kitt«>® zur Aufrechterhaltung des status quo zu fungieren und
notwendigen Protest gegen die Auslieferung an die » Logik« des Gegen-
wartigen zu »neutralisieren«.*

Esist bleibende Aufgabe der Religionspadagogik, einen kritisch- herme-
neutischen Begriff von Religion auszuarbeiten. Mir einem Begriff von
Liibbe: »Religion nach erfolgreicher Aufklirung« wire dann - gegen
Liibbe formuliert - aufgeklirte Verweigerung des schlichten Einverstind-
nisses mit dem, was ist. Solche Verweigerung des Einverstindnisses ver-
langt Einspruch gegentiber zivilreligiosen Angeboten zur Sanierung von
Gegenwart und Zukunft durch Berufung auf die Normativitat des Fakti-
schen. Fiir eine christliche Religionspadagogik ist Jesus, der Christus, die
Symbolfigur eines auf Sinn und Menschlichkeit bezogenen Lebens, in
dem gegen die bloBe Wiederholung von Sinn, der sich am Bestehenden
orientiert, neu nach Formen und Verwirklichungsraumen gelungenen
Lebens gefragt wird — auch und gerade unter den Bedingungen der Ge-
genwart.

Dr. Jiirgen Lott ist Professor fiir Religionspadagogik an der Universitit Bremen.

Abstract

The adoption of R.N. Bellah’s Civil-Religion-Theoryin the Federal Republic’s discussion
is summarized by exemplary positions from the fields of sociology of religion, theology and
philosophy of governments and states. Against this background the importance of an actu-
ally existing religion as a practical, daily life-style becomes emphasized for RE. This life-
style appears less a matter of checkable knowledge, but rather as processes of interpreta-
tion and crisesmanagement in an increasingly precarious world.

59 Vgl. N. Ackermann, Th.W. Adorno u.a., Der autoritire Charakter, Bd. 2 (Schwarze
Reihe 7), Amsterdam 1969, 342ff, hier: 347: » Das Verhiltnis religioser Vorstellungen zum
Ethnozentrismus«.

60 Was D. Stoodt, Religiose Sozialisation und emanzipiertes Ich, in: K. W. Dahm, N.
Luhmann und D. Stoodt, Religion - System und Sozialisation, Darmstadt u.a. 1972,
189ff.220f in Aufnahme des von Th.W. Adorno benutzten Begriffs der »neutralisierten
Religion« im Zusammenhang der Frage nach Religion in der Sozialisation thematisiert hat,
kann nicht allein auf die Civil Religion/Biirgerreligion bezogen werden. Unter volkskirch-
lichen Bedingungen sind die Grenzen zwischen kirchengebundener und biirgerlicher Reli-
giositédt verwischt, und auch in den »Kerngemeinden« gelebte Frommigkeit kann durchaus
Ziige neutralisierter Religion aufweisen; vgl. dazu F. Wagner, Was ist Religion?, Giitersloh
1986, 5671f.



