74

Hans>Martin Gutmann

+ .
Variationen am Klavier und an theologisch-
dogmatischer Tastatur

Ein Beitrag zum Verhiltnis von Asthetik und Theologie
€

1 Aspekte meiner asthetischen Wahrnehmung

Solange ich mich erinnern kann, ist die Musik fiir mein Lebensge-
fiihl und meine Lebensfithrung zentral gewesen. Ich habe als Rock-
musiker und Free-Jazz-Pianist, aber auch als politisch interessierter
Zeitgenosse, Christenmensch, Pastor einer lutherischen Landeskir-
che und Praktischer Theologe nach und nach eine in vieler Hinsicht
wichtige Einsicht gewonnen. Regelbezug und individuelle Artikula-
tion der Regel stehen zueinander in einem unbintergehbaren Ver-
héltnis und konstituieren sich wechselseitig. An keiner Stelle wird
die Regel — die je nach Musikstil eigentiimliche melodische und
rhythmische »Grammatik«, der Widerstand, den das Instrument
den Kompetenzen des Musikers entgegensetzt, die intentio operis' —
identisch reproduziert. An keiner Stelle wird die Regelbezogenheit
in einer ekstatisch-individuellen musikalischen Auflerung vollstin-
dig verlassen.

Dies gilt fiir alle Stile und Szenen, mit denen ich in achtunddreiffig Jahren musikali-

scher Titigkeit Kontakt hatte: ob als Orgelschiiler, der Priludien und Fugen J.S.

Bachs moglichst authentisch reproduziert, ob als Rock-Musiker, der ein begeiste- -
rungsbereites jugendkulturelles Massenpublikum mit den schon etwas angegrauten

Hits der »Stones« anturnt, ob als Mitglied eines Free-Jazz-Ensembles, das trotz sei-

nes bisweilen ekstatischen Spielgestus niemals dem kleinen, claboriert zuhérenden

Publikum die szenetypische Mischung aus Konzentration und Unglick aus der bil-

dungshungrig angespannten Korperhaltung treiben wird.

Ich sehe diese Problemstruktur in allen Phasen meiner musikali-
schen Praxis. Beim einsamen Uben am Instrument und bei der Er-
arbeitung einer knapp notierten Komposition im gemeinsamen Spiel
der Band, die sich zwischen der moglichst angemessenen Aufnahme
des musikalischen Einfalls und der freien Improvisation hin- und

1 U. Eco spricht neuerdings, in z.T. deutlicher Abkehr von fritheren Ausfihrun-
gen zum »offenen Kunstwerks«, von der »intentio operis«, um die Grenzen einer be-
liebigen Interpretation des Werkes deutlich zu machen. Vgl. U. Eco, Zwischen Au-
tor und Text. Interpretation und Uberinterpretation (Cambridge 1992), Miinchen/
Wien 1994, 29-98.



110 Hans-Martin Gutmann

herbewegt; bei den immer wieder durch Gespriche unterbrochenen
Proben, in denen kritisch und selbstkritisch Fragen gestellt werden
— reproduzieren die Musiker in ihren Soli nur die Muster, die sie
ohnehin »drauf« haben, oder wird das Gesicht der Komposition
ernstgenommen? — und schliefilich beim Abliefern eines Ergebnisses
im Konzert in der Interaktion der Musiker untereinander und mit
dem Publikum. Immer geht es um die nicht-identische Reprodukti-
on des Vorgegebenen, um die individuelle Artikulation der Regel.
Die musikalische Auflerung ist nie vollstindig »frei«. Noch im ab-
gedrehtesten Free-Jazz-Solo werden melodische und rhythmische
Regeln geachtet, und sei es durch bewufite Uberschreitung. Und
umgekehrt wird die Regel niemals identisch reproduziert, sondern
in der individuellen Artikulation verindert wiederhergestellt. »On
the long run« kommt es so zu Verinderungen, die iiber die je indi-
viduelle Eigentiimlichkeit der Artikulation hinausgehen: Der Stil
verwandelt sich.

Das unableitbare Verhiltnis von »Regel« und »individueller Artiku-
lation« kann als Signatur fiir das Lebensgefithl der Moderne iiber-
haupt angesprochen werden; sowohl im emphatisch-zustimmenden
wie im krisenhaft und lebensbedrohlich erfahrenen Sinn. Wer in
Prozessen dsthetischer Produktion engagiert ist, entwickelt gelin-
gendenfalls »nur« eine besondere Sensibilitit fiir ein Charakteristi-
kum moderner Lebensfithrung, das er/sie mit allen ZeitgenossInnen
teilt. In dem Mafle, wie die feudale Welt zerfillt und damit die
Identitit von gesellschaftlicher Ordnung und je-individueller Le-
benskonzeption sich auflést, kann die Konstituierung des Subjektes
nur in einer Vermittlungsleistung gelingen, die jedem Individuum
zugemutet wird: jede/r mufl auf je eigentiimliche Weise, im Kontext
seiner/ihrer Lebenswelt, das »Unsagbare«, die vorsprachlichen af-
fektiven Impulse, mit der sprachlich reprisentierten Regelhaftigkeit
von gesellschaftlichen Ordnungen verkniipfen lernen. Zustimmend-
emphatisch wird dies als »Freiheit« oder negativ-abwehrend als
grundlegende Verunsicherung, als »Furcht vor der Freiheit«, erfah-
ren.? Denkt man ein Kontinuum, das an seinen Extremen durch die
Pole einer vollstindigen Ubereinstimmung mit der »Regel« und
einer vollstindig freien, ekstatischen »individuellen Artikulation«
bezeichnet wiirde, so lassen sich relativ miihelos theologische Ori-
entierungen, politische Optionen, psychoanalytisch rekonstruierba-
re Personlichkeitsmuster’ und auch Haltungen hermeneutischer Re-

2 Vgl. E. Fromm, Frankfurt .M. 1966.
3 Vgl dazu z.B. E Riemann, Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische
Studie (1962), Miinchen/Basel 1982.



Variationen am Klavier und an theologisch-dogmatischer Tastatur 144

flexion* danach einschitzen, ob sie stirker dem einen oder dem an-
deren Pol zuneigen.

Das Verhiltnis von »Regel« und ihrer »individuellen Artikulation«
laflt sich nicht so bestimmen, dafl sich das Individuelle als »Beson-
deres« dem »Allgemeinen« unterordnen und aus ihm ableiten liefle;
das Verhiltnis ist erheblich komplexer. In isthetischer Wahrneh-
mung und Produktivitit wird man dafiir im Vollzug wie in dessen
Reflexion auf nicht-angestrengte Weise sensibilisiert> — exemplarisch
fiir das gesellschaftliche Leben in der Moderne. Die Regel beinhaltet
keine Regel, die Spontaneitit des individuellen Subjekts aus sich
selbst zu deduzieren; und umgekehrt gewinnt die »Grammatik« der
dsthetischen Arbeit wie der gesellschaftlichen Ordnung nur in dem
Mafle »Sinn«, wie sie im Durchgang durchs Individuelle artikuliert
wird. Das Eigentiimliche der dsthetischen Wahrnehmung und Titig-
keit gegeniiber anderen Bereichen gesellschaftlicher Lebenspraxis
liegt darin, dafl das Verhiltnis von »Regel« und »individueller Arti-
kulation« auf dem Feld des Korperlich-Sinnlichen gelingen oder
scheitern wird — und nicht allein auf dem Feld begrifflicher Reflexi-
on. Immer hat man es mit Gestaltungsprozessen von Zeit, Raum
und Korperlichkeit zu tun.

Zur Zeit-Erfabrung: Lineare Zeit wird entmichtigt und tendenziell
aufgehoben. Im Jazz beispielsweise ist die lineare Zeitkette durch
polyrhythmische Strukturen tberlagert, die insgesamt eher dem
Bild eines Raumes als dem einer Linie entsprechen. Bisweilen wird
die lineare Zeitkette zugunsten einer rhythmisch freien, »pulsieren-
den« Spielweise aufgehoben; immer aber kann die Erfahrung des
»Swing« nur hergestellt werden, wenn die musikalische Auflerung
knapp vor oder hinter, jedenfalls nicht au#f dem »beat« der auf der
zeitlichen Linie angesiedelten rhythmischen Punkte plaziert wird. .
Der durchlaufende, an der abstrakten Sekundenfolge orientierte
Zeitstrom wird zugunsten einer korperniheren, impulsiven Zeit-
wahrnehmung verschoben.

Uber die stilistische Eigentiimlichkeit des Jazz und der mit ihm ver-
bundenen Szene hinaus ist die Zeit der Musik-Begehungen die Zeit
des Hier und Jetzt.® Wer als Musiker wihrend eines Solos schon an

4 Beispielsweise wiirde /. Lacan (Schriften I, Olten 1973) von der Notwendigkeit
des gegeniiber dem je-individuellen Subjekt »Anderen« der Sprache sprechen, J.-P
Sartre dagegen darauf hinweisen, dafl die Regelhaftigkeit der »Sprache« gar keinen
Sinn gewinnen wiirde, wenn sie nicht durch je-individuelles »Sprechen« in nicht de-
duzierbarer Weise selbst modifiziert wiirde.

5 Vgl dazu bereits I. Kants Unterscheidung des dsthetischen Urteils vom Urteil
der reinen und der praktischen Vernunft, in: ders., »Kritik der Urteilskraft«, 1. Teil
1790.

6 Vgl dazu neuerdings G.M. Martin, Zum Stichwort »Augenblick«. Eine theologi-
sche und kulturkritische Skizze, in: EvTh 56 (2/1996) 145-155.



14 ) Hans-Martin Gutmann

das nichste Stiick denkt, wird nicht gut spielen. Wer als Teilneh-
merln einer Rave-Party daran denkt, daff er/sie morgen frith wieder
auf der Matte stehen mufi, bringt sich um die intendierte Erfahrung.
In der populiren Musikkultur ist die Zeit des musikalischen Acts
eine andere als die alltiglich-profane Zeit. Das gilt niemals radikal:
Wer sich in den alltiglichen Welten der verpflichtenden Macht li-
nearer Zeitstrukturen auf Dauer entziehen wollte, wird schnell die
Ausgrenzungsmechanismen zu spiiren bekommen, durch die un-
punktlich Arbeitende zur Raison gebracht werden.

Analog die Raum-Erfabrung: Wer an einer Techno-Party teilnimmt,
tiberschreitet die Grenze von einem profan-alltiglichen hin zu einem
anderen, nicht-alltiglichen Raum, und er/sie wird nach der Bege-
hung des »anderen Raumes« — durch die Raumerfahrung verindert —
in den alltdglichen Raum wieder zuriickkehren. Die Reise in den
»anderen Raum« hat konzentriert die Wahrnehmung und Stilisierung
des eigenen und der fremden Kérper zum Gegenstand. Der Ubertritt
aus dem Raum der Alltagsregeln in den »anderen Raum« wird vor
allem durch Kérperinszenierungen verschiedener Intensitit und Sti-
listik markiert, die in Make-up, Klamotten und Ornamenten je nach
Szenezugehérigkeit gestaltet sind. Die unterschiedlichen Rauschdro-
gen erleichtern den Grenziibertritt und beschleunigen die Reise in
das Zentrum des »anderen Raumes«. Auf dem Hohepunkt der Reise
kommt es zu Erfahrungen mit dem eigenen Korper und den Kor-
pern der anderen, die mit den Stichworten der »Flu8-Erfahrung«
und der »Communitas« zutreffend beschrieben werden kénnen; da-
bei meint »Flufl« die Steigerung der korperlichen Prisenz, das Zer-
flieflen der Grenzen zwischen Titigkeit und unterbrechender Refle-
xion wie der zwischen Selbstwahrnehmung und Wahrnehmung an-
derer, ein Gefiihl von Macht und Kontrolle iiber Bewegungen und
Handlungen; »Communitas« meint ein begliickendes Getiihl sponta-
ner Einung zwischen mir und den anderen, von Individualitit und
Sozialitit, ohne dafl es zu einer Verschmelzung und zur Aufgabe je
eigenen Subjektseins kommt.” — Nach der Begehung des »anderen
Raumes« wird die Grenze wieder in umgekehrter Richtung tber-
schritten. Kleidung und Make-up werden gewechselt, es kommt zu
unterschiedlich schmerzhaften Prozessen der Erntichterung, viel-
leicht zu Konflikten mit Alltags-Autorititen (»Junge, du hast auch
schon einmal besser ausgesehen«).

Im Folgenden werde ich dem Verhiltnis von Regel und ihrer individuellen Artikula-
tion, der Gestaltung von Zeit, Raum und Korper in theologischen Texten nachge-
hen. Ich interessiere mich dabei fiir Probleme, die religionspidagogisch eher fern lie-

7 Vgl. dazu die ritualtheoretischen Uberlegungen bei V. Turner, Vom Ritual zum
Theater, Frankfurt a.M. / New York 1989, insb. 28ff.



Variationen am Klavier und an theologisch-dogmatischer Tastatur 113

gen: fir trinititstheologische und christologische Erorterungen aus alter Zeit. Jazz-
Musiker sollten auch nicht nur Miles Davies und Louis Armstrong als authentische
Vertreter ihrer Musiktradition héren, sondern beispielsweise auch J.S. Bach und Jos-
guin Desprez. Es reicht nicht zu, nur solche Werke als das Andere des freien Spiels
zu wihlen, die fiir ein spites Stadium im Spiel von Tradition und spontaner Artiku-
lation einstehen. Das »freie Spiel mit der Form« — die Entsprechungen in istheti-
scher Perspektive reizen hier und dort.

2 Aus der Perspektive kreativer Praxis: Zum trinitarischen und
christologischen Dogma

2.1 Die Regel und ihre individuelle Artikulation

2.1.1  Die Ur-Gestalt des Symbols: Vollendete Intimitit in der Sel-
bigkeit der Personen

Die theologische Tradition unterscheidet in der Gotteslehre zwi-
schen der internen und 6konomischen Trinitit. Die 6konomische
Beziehung des dreieinigen Gottes zur Welt und zu den Menschen,
die in der Gabe des Sohnes und in seiner Dahingabe »fir unsere
Siinden« ihre Gestalt findet, hat die interne Beziehung zwischen Va-
ter, Sohn und Geist zur Voraussetzung.

In einer Predigt Luthers heifit es: »Daher saget Augustinus und andere alte Lerer:
Opera Trinitatis ab extra sunt indivisa, das ist: die werck der heiligen Dreifaltigkeit
sind von aussen unzerteilet, der Vater, Son, heiliger Geist ist ein einiger Schépffer,
nicht drey gegen der Creatur ... Wir sollen aber Gott nicht allein ansehen von aus-
sen in seinen wercken, sondern er wil auch erkant sein, was er inwerts ist, inwendig
ist ein einig wesen und drey Personen: der Vater, Son, heiliger Geist, nicht drey
Gétter, Beten derhalben nur ein Gott an. Wie gehets denn zu? unaussprechlich ists,
die licben Engel kénnen sich nicht gnugsam darfiber verwundern vor freuden, uns .
wirds ins Wort gefasset und furgepredigt. Wenn wir den ... stinckenden Madensack
abgelegt haben, wollen wir unser ewige freude und seligkeit daran haben ...<*

Luther betont das Geheimnis der innertrinitarischen Beziehung; er
verwahrt sich gegen jeden Versuch einer »mathematischen<, philo-
sophischen oder naturwissenschaftlichen Spekulation. Das theologi-
sche Nachdenken iiber den innertrinitarischen Verkehr zwischen
Vater, Sohn und Heiligem Geist ist streng symbolisch gedacht, in
dem einzigartigen Sinne, daf} er menschliches Reden erst begriindet
und ermoglicht: Das Wort Gottes ist das »Wesen«, ist die eigentli-
che, innere Gestalt menschlicher Symbole (Bilder und Zeichen):

»Es weyflet auch wol ettwas hievon das menschlich wort, denn ynn demselben er-
kennet man des menschen hertz ... Alflo ists ynn gott auch, da ist seyn wortt yhm
flo ebengleych, das die gottheyt gantz darynnen ist, unnd wer das wortt hat, der

8 WA 49, 239, 21ff, Handschrift Dungersheim.



114 Hans-Martin Gutmann

hatt die gantze gottheyt. Aber es feylet hie diff gleychnifl auch; denn das menschlich
wort bringt nit weffenlich oder die natur des hertzen mit sich, fondern nur bedeut-
lich, odder alff eyn zteychen ... Aber hie ynn gott bringt das Wortt nit alleyn das
tzeychen und bild, fondernn auch das gantz weflen mit sich und ist ebenflo voller
gott, alfl der, des bild oder wort es ist.«’

Symbole erschliefen Bedeutungen und Lebenswirklichkeiten, die
anders nicht sagbar und erfahrbar werden. Die Arbeit an der sym-
bolischen Ordnung ist zugleich Streit um die Wirklichkeit. Das
Spiel zur Erschliefung des traditionellen christlichen Ursymbols
bewahrt »theo-tkologische, versuchsweise, die symbolische Ord-
nung vor dem Zugriff theologischer Modernisierungstheoretiker,
die die christliche Religion jeweils das besagen lassen, was ihnen
nach dem Maf ihrer fiir sich selbst reklamierten Modernitit oppor-
tun erscheint.

Die interne Trinitit ist der dkonomischen vor- und {ibergeordnet.
In der Bezichung Gottes in sich selber, hier und nur hier im Ver-
kehr zwischen Vater, Sohn und Geist, ist die Intimitit in Beziehung
und Selbigkeit des je-eigenen Personseins vollstindig gewahrt. Al-
les, was dem Vater gehort, hat er mit dem Sohn gemeinsam; alles,
was im Sohn ist, kommt vom Vater, und woran der Sohn teilhat,
daran hat auch der Vater teil.

Von hier aus wird die 6konomische Trinitit, der Verkehr Gottes mit
den Menschen, erst verstehbar. Thr zentrales Symbol ist das Kreuz.
Vom Symbol des Kreuzes her werden alle anderen Symbole in threr
Kraft und Bedeutung bestimmbar. Ich entdecke in diesen Uberord-
nungs- und Ablosungsbeziehungen - von der internen zur Skono-
mischen Trinitit, vom Kreuz zur gesamten Welt der Symbole - eine
Analogie zum Verhiltnis von »Regel« und ihrer »individuellen Arti-
kulation« in der dsthetischen Praxis.

Um die Beziehung von Vater und Sohn in der internen Trinitdt zu
charakterisieren, nimmt Luther die symbolische Formulierung auf,
der Vater zeuge den Sohn »in ewiger Zeugung«. Die Formel will
eine Bezichung beschreiben, die zugleich vollstindig intim und in
Hinblick auf die involvierten Personen gleichurspringlich ist. Eine
Beziehung vollendeter Intimitit zwischen Vater und Sohn, die
trotzdem beiden Partnern Freiheit und Individualitit vollstindig
lilt. Als »ewige Zeugung« weist das Symbol das Modell einer linea-
ren Reihe von Daten als unangemessen ab. Christus wird immer ge-
boren, ist geboren worden, wird geboren werden:

»... heists in praeterito, so ists in futuro; heists in futuro, so ists in praeterito; heists
in praeterito, so ists in praesenti, semper idem est. Hic non est tempus.«'®

9 Aus: Kirchenpostille 1522, 187, 9ff.
10 Votum Luthers zu den Promotionsthesen von Georg Maior, WA 39/2, 293,
20ff.



Variationen am Klavier und an theologisch-dogmatischer Tastatur 115

Eine weitere Bedeutungsdimension: Das »Vatersein« des Vaters und
das »Sohnsein« des Sohnes ist nicht durch einen sexuellen Akt ent-
standen gedacht; ein biologisch-sexueller Ursprung ist gerade ausge-
schlossen. Ich interpretiere: Vollendete Intimitit und wechselseitig
vollstindig gewihrte Individualitit und Freiheit ist miteinander zu
verbinden, wei/ die Sexualitit ausgeschlossen ist. Die sexuelle To-
nung der Beziehung zwischen Vater und Sohn wiirde unweigerlich
Intimitdt in verschlingende Symbiose verwandeln, die die Selbst-
stindigkeit der einzelnen Personen nicht mehr zulifit. Das Macht-
verhiltnis zwischen Vater und Sohn ist von der Verbindung mit se-
xueller Herrschaft gelost, damit auch von einer sexuellen Konkur-
renz zwischen Vater und Sohn. Die Konstituierung des Subjektes
verdankt sich nicht der Triangulierung (Kind — Mutter — Vater),
sondern ist in einem streng konzipierten Dual gedacht. Die Zeu-
gung des Sohnes ist vom Vater aus ein intentionaler Akt: Er hat den
Sohn, ja er hat diesen Sohn gewollt.

Im modernen Diskurs iiber die Konstituierung des menschlichen Subjekts und der
Begriindung von Kultur sind die skizzierten Argumentationsfiguren nicht ganz un-
bekannt: Es sei ein Ur-Symbol zu benennen, von dem aus alle anderen symboli-
schen Spiele bestimmbar werden; und die Beziehung zwischen Vater und Sohn stelle
den Ur-Konflikt dar, an dem sich das Schicksal individueller Lebensgeschichte ent-
scheide, aber auch die Méglichkeit kulturellen Zusammenlebens. Freuds »wissen-
schaftlicher Mythos«: die menschliche Kultur sei in einem Vatermord begriindet,
den die aus sexueller Konkurrenz zum Vater haferfiillten S6hne am Anfang der
Entwicklung begangen haben; die Verbote der Kultur und die innerpsychische In-
stanz des Gewissens seien durch internalisierte Schuldgefiihle {iber diese Untat be-
grindet worden."

Die Vater-Sohn-Beziehung der internen Trinitit ist, nach Luther,
frei von jeder Verbindung von Macht und sexueller Beherrschung -
(der Frauen), von Macht und sexueller Verdringung (der Sohne)
und insgesamt also: frei von der Verbindung von Macht, Sexualitit
und Gewalt. Im Gefille von »interner« zu »6konomischer« Trinitit
ist der Gedanke angelegt, daf} nicht die Gewalt — der Kreuzestod
Jesu von Nazareth — der Grund des Lebens ist, sondern die Versoh-
nung von Intimitit und Personalitit, Intersubjektivitit und Indivi-
dualitit.!2

11 §. Freud, Totem und Tabu ... (1917/19), in: ders., Kulturtheoretische Schriften,
Frankfurt a.M. 1986, 2871f.

12 Hier finde ich ein von ihm selbst nicht vorgetragenes Argument fiir die christo-
logischen Reflexionen von R. Girard in: Das Ende der Gewalt ..., Freiburg i.Br.
1983.



116 Hans-Martin Gutmann

2.1.2  Das zentrale Symbol der 6konomischen Trinitit: das Kreuz

Die Kommunikation zwischen Vater und Sohn bleibt nicht in der
Intimitit des innertrinitarischen Verkehrs. Der Sohn geht in die
Fremde (Phil 2,6-10). Gott wird Mensch, der Sohn nimmt die Ge-
stalt eines Geschopfes an, er nimmt seinen Weg dorthin, wo Tod
und Siinde herrschen: wo im vollstindigen Gegensatz zur innertri-
nitarischen Beziehung Uberordnung nicht ohne Gewalt, Intimitit
nicht ohne Verschlingung, Herrschaft nicht ohne Tod zu haben ist.
Das zentrale Symbol dieses Weges ist das Kreuz. Seit frithen vor-
paulinischen Texten wird betont, daff die Notwendigkeit des Kreu-
zestodes nicht als Konsequenz einer Siinde des Sohnes zu verstehen
sel. Der Tod des Sohnes ist nicht Strafe fiir eine Trennung vom Va-
ter. Er muf fiir unsere Stinden sterben (vgl. 1Kor 15,3-5).

Auf diese Weise wird das Kreuz als Symbol fiir einen Tausch, fiir eine »6konomi-
sche« Interaktion zwischen Gott und seinen Geschopfen gedacht. Der Sohn gibt
uns seine Gerechtigkeit und nimmt unsere Siinde als Gegengabe an: dies ist, so Lu-
ther, der »frohliche Wechsel und Tausch«, der die Freiheit eines Christenmenschen
begriindet.” Die Gabe seines Lebens an den Vater ist das Opfer, das allein in der
Lage ist, zerbrochene Intimitat zwischen Gort und Menschen herzustellen.!

Die Gewaltformigkeit dieses Geschehens wird nicht verleugnet. Lu-
ther besteht darauf, dafl im Kreuz auch ein Konflikt zwischen Vater
und Sohn deutlich werde. Mit dem Schrei am Kreuz (Mt 27,46):
»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?« habe Jesus
seinen Willen rebellisch dem Willen Gottes entgegengestellt, er sei
in seinen Augen einem Siinder gleich geworden, wenn auch in
Wahrheit ohne Siinde geblieben.!> Inhaltlich handelt es sich um den
Konflikt zwischen dem Willen zu leben und dem Gebot zu sterben.
Liebe und Intimitit, Gewalt und Konflikt zwischen Vater und Sohn
sind nicht auf unterschiedliche personale Beziehungskonstellationen
verteilt, sondern machen erst in ihrer Ambivalenz die Wahrheit .der
Bezichung aus. Die Zweigesichtigkeit der Reflexion zur internen
und zur 6konomischen Trinitit bindet Versohnung von Intimitit
und Personalitit auf der einen, Konflikthaftigkeit und Gewalt auf
der anderen Seite zusammen. Sie sind die zwei unterscheidbaren,
aber nicht voneinander abzutrennenden Seiten der menschlichen
symbolischen Rede von Gott. Auf diese Weise wird verhindert, daf}
das Gottesbild in die Rede von zwei Géttern zerfillt, einen versoh-

13 WA 7, 54, 21f; WA 7, 55, 8ff. Vgl. auch: WABTr 1, 35, 24-34; WA 4, 624, 29-31;
WA 2, 145, 18ff und 6fter.

14 Vgl. zur 6konomischen Struktur des Gabentausches M. Mauss, Die Gabe ...,
in: ders., Soziologie und Anthropologie, Bd. 2, Frankfurt a.M. u.a. 1978, 9ff.

15 WA 5,605, 134



Variationen am Klavier und an theologisch-dogmatischer Tastatur 117

nenden und einen strafend-gewaltsamen Gott. Wiirde die dunkle
Seite der Ambivalenz aus der symbolischen Rede von Gott elimi-
niert, wiirde die mit dem menschlichen Leben untrennbar verbun-
dene Gewaltsamkeit ebenfalls verleugnet: Jeder Akt der Nahrungs-
aufnahme ist verbunden mit der Ausléschung von Leben. Lebenser-
haltung ist nur méglich um den Preis des Todes anderen Lebens.

2.1.3 Die Macht des Symbols und die Konstituierung des Ich

Ohne Bezug auf die vorgegebenen zentralen Symbole der Trinitits-
lehre kann der Mensch — nach Luther — sein Leben nicht wahrneh-
men, ich interpretiere: sein »Ich«, sein »Subjektsein«. Zugleich gibt
er den Symbolen seine Gestalt. Menschliche Subjektivitit und sym-
bolische Rede von Gott sind aufeinander bezogen. Da ist sie wie-
der: die Beziehung zwischen »Regelhaftigkeit« und »individueller
Artikulation der Regel.

Das Nachdenken iiber Gott schliefft das Nachdenken tber das
»Ich« notwendig ein. Gott gibt sich den Menschen — durch die
Schopfung in allen Kreaturen, durch die Verséhnung in seinem die
Siinde tragenden Wort Jesus Christus, durch die Glauben schaffen-
de Predigt in seinem Geist. In seiner Gabe nimmt er das Ich des
Menschen an und schafft es neu. Glauben geschieht — menschlich
gesehen — darin, daf} ich diese Gabe auf mein Leben beziehe: »fir
dich gegeben«. Das menschliche Ich wird neu — unter den Bedin-
gungen der vorerst noch weiterbestehenden Alten Welt: simul
Iustus et peccator.

Die reformatorische Rechtfertigungslehre 1ifit das »Ich« des Men-
schen von auflen, von Gott her als neue Kreatur geschaffen wer-
den.'® Aber auch in dieser Logik bleibt das »Ich« des Menschen
entscheidend fiir die Frage, wie der Glaube Gestalt gewinnt, auch
im Denken. Ohne Bezug auf menschliche Subjektivitat ist dogmati-
sche Reflexion nicht denkbar. Thr Inhalt — die Rechtfertigung des
gottlosen Menschen — findet eine anthropologische Analogie. Wie
(theologisch) der in sich verkrimmte Mensch durch die Gabe des
Wortes in einem »frohlichen Wechsel« zu einem neuen Menschen in
Christus verwandelt wird, so wird das Ich des Menschenkindes (an-
thropologisch) in einer frithen Phase seiner lebensgeschichtlichen
Entwicklung aus dem Stadium des primaren Narzifimus befreit und
fahig, Beziehungen zu anderen und zu sich selbst aufzubauen.” In
beiden Hinsichten handelt es sich nicht bloff um eine Modifikation

16 Vgl D. Lange (Hg.), Uberholte Verurteilungen? ..., Géttingen 1991, 28f.
17 Vgl. M.S. Mabhler, Die psychische Geburt des Menschen ..., Frankfurt a.M.
1980; sowie B. Grunberger, Vom Narzifimus zum Objekt, Frankfurt a.M. 1982.



118 Hans-Martin Gutmann

am sonst identisch bleibenden »Ich«, sondern um seine grundlegen-
de, allein von auflen mogliche Neukonstitution.

Gerade von Luther her gesehen, geschleht hier mehr, als dafl Men-
schen Symbole finden, an denen sie ihr Leben verstehen lernen.
Dem »Ich« begegnen nicht nur bedeutungsstiftende Symbole, son-
dern das machtvolle gottliche Subjekt, dem es sein Leben verdankt
und durch das es zum neuen Menschen wird. Das ist ein Machtge-
schehen. Luther wird nicht miide, es zu beschreiben — oft in dualen
Oppositionen: sacramentum und exemplum; Regiment Gottes zur
Rechten und zur Linken; zentral die Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium, die im Nachdenken {iber das Verhiltnis zwischen
Theologie und Asthetik schon Karriere gemacht hat.

2.1.4 Evangelium und Gesetz

G.M. Martin® hat Gesetz und Evangelium im Sinne von Eindeutigkeit und Mehr-
deutigkeit unterschieden: Wihrend das Gesetz eindeutige Ableitbarkeit von der Re-
gel zum besonderen Fall voraussetzt, werden durch die Predigt des Evangeliums
Gott, Mensch und Welt verschieden »lesbar«. Es gibt nicht nur eine, sondern ver-
schiedene lebbare Méglichkeiten dieses Verhaltnisses. Deshalb gehort es zur evange-
lischen Predigt, dafl sie von den Hérenden in je unterschiedlicher, von keiner Regel
ableitbaren Weise weitergesponnen wird.

Martin achtet auf die Entsprechung zwischen theologischem und asthetischem Ur-
teil; ein Aspekt, der mir jetzt nicht mehr ausreichend erscheint. Denn in beidem, in
Gesetz und Evangelium, begegnet Gott nicht nur als eindeutige bzw. mehrdeutige
Bedeutungsgestalt, sondern als Macht, die den Menschen bis an die Grenze des
Selbstverlustes in die Verzweiflung treibt (Gesetz) und in einen Verkehr einbezieht,
der das Personzentrum des Menschen neu konstituiert (Evangelium).

Ich setze noch einmal bei der Raum-Gestalt kreativer Praxis an.
Luthers Beschreibung des »frohlichen Wechsels« lafit sich in Analo-
gie zu den im »anderen Raum« gesuchten Erfahrungen der »Com-
munitas« und der »Fluf}-Erfahrung« verstehen.

Der Mensch wird in eine intime Beziehung aufgenommen, wie zwi-
schen Briutigam und Braut. Die Communitas zeigt sich im Aus-
tausch ganz ungleichgewichtiger Gaben: Christus gibt Gnade, Leben
und Heil; der Mensch gibt Stinden, Tod und Elend. Beide Partner
konnen die Gaben des anderen nicht abweisen. Sie sind verpflichtet,
sie anzunehmen und wiederum eigene zu geben. Der Mensch, die
»Braut«, wird durch die Communitas mit Christus — eine radikale
Liebesbeziehung, die thren Namen verdient — vollig verindert, ein
anderer, eine andere als vorher, und zwar vollstindig.””

Das FlufS-Gescheben: Ein machtvoller Strom, der nicht nur alles
wegsplilt, was bisher Sicherheit gegeben hat, sondern die Glauben-

18 G.M. Martin, in: EvTh 44 (1984) 46-58.
19 WA 7, 54ff; mit Kontext der zitierten Stelle.



Variationen am Klavier und an theologisch-dogmatischer Tastatur 119

den selbst erfafit. Der, die Glaubende wird Teil dieses Stromes, und
alle Beziehungen zu anderen Menschen und zur geschépflichen
Welt insgesamt werden in den Flufl von Gnade und Liebe einbezo-
gen. »Wenn Gottes Wort im Schwange ist, dann werden die Seelen
aufgerichtet und erquickt, weil sie lebenserneuernden Schwingun-
gen ausgesetzt werden ... Faktisch wird hier die gesamte Lebens-
struktur des Glaubens als ein Prozefl des Flieflens und Stromens
beschrieben ...«¥. Das Evangelium ist ein Fluf an Lebensenergie; es
ist zugleich inhaltlich konturiert, gibt Gestalt-Entwiirfe, die — als
Gabe und als Vorbild — zu lebenserhaltenden inneren Bildern in den
Glaubenden werden kénnen. Der lebensschaffende Flufl des Evan-
geliums braucht eine Gestalt, um im Lebensprozefl der Menschen
wirksam zu werden. Das Verhiltnis von »Flufl« und »Gestalt«
kommt durch die Formel von K. Barth, »Evangelium und Ge-
setz«?!, sinnfillig auf den Begriff. Der Lebensstrom des Evangeli-
ums braucht das Gesetz als seine »Forme«, wenn seine »Wahrheit«
in der »Wirklichkeit« des menschlichen Lebens Gestalt gewinnen
soll. Die Gestalt Jesu Christi und die Geschichte des Bundes Gottes
mit seinem Volk konturiert die Macht Gottes, mit der er den Men-
schen in seine Gnade einbezieht und neu macht.??

Ich notiere zu dieser Zuordnung von Evangelium und Gesetz einige Entsprechun-
gen in der dsthetischen Reflexion: £ Nietzsche ordnet das Gegeniiber des »Dionysi-
schen« und des »Apollinischen« einander zu: Das »Ureine« und »Wahrhaft Seiende«
braucht Maf und Form, die unsagbare Selbstvergessenheit braucht Grenze und Ge-
stalt, um zur Darstellung zu kommen; umgekehrt braucht das individuell-mafivolle
Apollinische das Uberstromende, Leidenschaftliche, Umfassend-Vereinende des
Dionysischen, um als Gestalt lebendig zu werden.”> M. Heidegger sicht im Kunst-
werk die Wahrheit des Seins als Un-Verborgenheit zur Gestalt kommen, und zwar
in der Zeit-Form des Augenblicks: Nicht als wiirde etwas enthiillt, das ohnehin da
ist, sondern als Werden der Wahrheit, das hier und jetzt geschicht.” Daff die Dimen-
sionen Sinnlichkeit und Gestalt in Konflikt und Verséhnung aufeinander bezogen
werden miissen, hat bereits E Schiller eingefordert.?

Im Folgenden werde ich zu »Raum, »Zeit« und »Kérper« theologisch konzentrier-
te Reflexionen aufsuchen.

20 M. Josuttis, Die Predigt des Evangeliums nach Luther, in: ders.,, Gesetz und
Evangelium in der Predigtarbeit ..., Giitersloh 1995, 61.

21 K. Barth, in: Theologische Existenz heute, Heft 32, Miinchen 1935.

22 Vgl. zur notwendigen Aufeinanderbeziehung von »Macht« und »Gestalt« des
Heiligen M. Josuttis, Die Einfiithrung in das Leben ..., Giitersloh 1996, z.B. 159; 164.
23 E Nietzsche, Die Geburt der Tragddie aus dem Geist der Musik (1872 und
1886), Stuttgart 1991.

24 M. Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes (1936), Stuttgart 1960.

25  E Schiller, Philosophische Schriften: Teil 2, Weimar/Bohlau 1962.



120 Hans-Martin Gutmann

2.2 Der Raum des Heiligen und das Wort der Verheiflung

Die skizzierten Uberlegungen zur Trinitit beinhalten Raum-Vor-
stellungen. Sie erscheinen als paradox: Einerseits legt die Unter-
scheidung an der Trinitit zwischen »innen« und »auflen« nahe, mit
der Einbeziehung des Menschen in den Verkehr mit Gott sei eine
Raum-Erweiterung verbunden, ein Uber-Sich-Hinausgehen Gottes
zu den Menschen. Andererseits wire die Vorstellung absurd, Gott
sel in seiner Beziehung in sich selbst auf einen Raum eingegrenzt.
Augustin hat in den »Bekenntnissen« seine Erinnerungen an den
Weg, auf dem er zum Christen wurde, in einer paradoxen riumli-
chen Struktur beschrieben: den Ort aufzufinden, an und in dem er
immer schon war.26 Der Text ist von Anbeginn als Anrede an Gott
formuliert — nicht erst, nachdem Augustinus von seiner Bekeh-
rungserfahrung berichtet. Damit wird unausgesprochen die Frage
beantwortet, welches der eigentliche Ort des »Ich« der Bekenntnis-
se ist. Augustin geht den weiten Raum seiner Erinnerungen durch,
stellt sich Bilder, Personen, Situationen, Gedanken und Entschei-
dungen vor Augen. Er unterwirft im Gebet den gesamten emotio-
nalen und intellektuellen Prozefl Gott — und hierdurch wird Gott
als das Subjekt erkannt und geehrt, das eigentlich diese Lebensge-
schichte »schreibt«. Gott ist dieses Subjekt von allem Anfang an.
Augustin findet zur fundamentalen Einsicht in die Unterscheidung
zwischen Geschopf und Schopfer, damit auch in die Hinweis-Funk-
tion aller Geschopflichkeit auf Gott als seinen innersten Grund.

Die Raum-Vorstellung: als Weg des erinnernden Subjekts von Au-
fen nach Innen, wo es Gott als dem begegnet, der seinem »Ich« ni-
her ist als »es selbst«, als das Ich der erinnernden Selbstreflexivitit?’;
oder als Weg von der Oberfliche zum Grund des Lebens.

Die paradoxe Raum-Struktur kehrt in anderer Weise in liturgischen
Uberlegungen wieder: Auf der einen Seite wird festgehalten, daf
Allwirksamkeit und Allgegenwart Gottes die Trennung zwischen
heiligen und profanen Sphiren ausschliefen?®; auf der anderen Seite
wird die gottesdienstliche Liturgie als »Weg in das Leben« beschrie-
ben, als Uberschreitung der Grenze zu einem umfriedeten Gefiihls-
Raum des Heiligen, der sich zentripetal zu einer heiligen Atmo-
sphire verdichtet, die die Kommunizierenden in sich aufnimmt und

26  Augustinus, Bekenntnisse. Zweisprachige Ausgabe. Aus dem Lateinischen von
J. Bernbart, Frankfurt a.M. 1987.

27 Vgl dazu: J. Ringleben, Interior intimo meo. Die Nihe Gottes nach den Kon-
fessiones Augustins, Theologische Studien 135, Ziirich 1988.

28 V. Vajta, Die Theologie des Gottesdienstes bei Luther, Géttingen *1959.



Variationen am Klavier und an theologisch-dogmatischer Tastatur 121

schliefflich nach einer erneuten Grenziiberschreitung in den Raum
der Profanitit wieder entlafit.29

Der paradoxen Raumstruktur entspricht die unauflésbare Gleichzeitigkeit ihrer
energetisch-machtvollen und asthetisch-gestalteten Dimension. Nach G. Bihme®
sind machtvolle Atmosphiren dieser Art zugleich von Menschen gestaltete Raume.
Wie Augustin an einer unvorhersehbaren Station seines Lebensweges Gott begegnet,
in dem er doch von Anfang an lebt, so werden umfriedete Riume gestaltet, um die
Begegnung mit dem Gott zu ermoglichen, der iiberall und in allem ist.

Das liturgische Handeln vollzieht sich fiir Liturgen und alle gottes-
dienstlich Beteiligten als Verhalten in einem Raum, der durch Spre-
chen, Singen, Beten und Begehen zugleich als gottesdienstlicher
Raum hervorgebracht wird. Bevor Gottesdienst gefeiert wird, sind
Architekten, Bildhauer und Maler am Werk gewesen. Die Para-
doxie, dafl der Mensch in einem Bereich handelt, in dem sein Han-
deln nichts ausrichtet, betrifft das Verstindnis des heiligen Raumes
in allen Stadien seiner Entstehung und Gestaltung.

Das gestalterische Moment am Wort Gottes ist in der Sprache Lu-
thers mit »duflerlich« ausgedriickt:

»]a, es soll und mufl duflerlich sein, dafl man’s mit Sinnen fassen und begreifen und
dadurch ins Herz bringen kénne, wie denn das ganze Evangelion ein iuflerlich
miindliche Predigt ist. Summa, was Gott in uns tuet und wirket, will er durch solch
duflerliche Ordnung wirken.«!

Das Wort ist in diesem Verstindnis immer zugleich Kraft und Be-
deutung (»virtus und significatio«®2), energetischer Strom und ge-
stalteter Sprechakt. Dafl die Verheifflung als performatorischer
Sprechakt die Wirklichkeit herstellt, die sie ansagt, hat zur Voraus-
setzung, dafl der Sprechende die Macht hat, sein Versprechen einzu-
16sen. Wird in den alltagssprachlichen Situationen diese Macht-
konstellation durch die personale Wahrhaftigkeit bzw. die Kontext-
bedingungen garantiert, so im Wort der Verheiflung allein durch die
machtvolle Prisenz des Heiligen, die sich im Verheiflungswort
Raum schafft und sich auf den Menschen ausdehnt.

29 So M. Josuttis, Der Weg in das Leben ..., Miinchen 1991, in Aufnahme der phi-
nomenologischen Raum-Analyse von H. Schmitz.

30 G. Bobme, Atmosphire. Essays zur neuen Asthetik, Frankfurt a.M. 1985.

31 M. Luther, Grofler Katechismus, zit. nach: BSLK, 1952, 697,4ff.

32 Ebd., 705.47f.

33 Zur Unterbewertung dieses Aspekts vgl. z.B. O. Bayer, Gegenwart: Schopfung
als Anrede und Anspruch, in: Luther 59 (1988) 131-144.



22 Hans-Martin Gutmann

2.3 Ewige Zeit, kommende Zeit, Zeit des Augenblicks

Ich kniipfe noch einmal an die Vorstellung von der »ewigen Zeu-
gung« an, die oben im Kontext von Luther interpretiert wurde, und
filhre die Diskussion jetzt mit Streiflichtern auf die Zeitvorstellun-
gen fort, die bei Athanasius von Alexandrien und dann auch wieder
bei Augustin greifbar werden. Dabei nehme ich jetzt nur die For-
meln des arianischen Streites beim Wort und gehe auf die Formen
und Funktionen der Bekenntnisse und der Ketzerpolemik nicht ein.
Auch Arius setzt die Zeugung des Sohnes durch den Vater vor aller
geschichtlichen Zeit an: »... der vor unvordenklichen Zeiten einen
eingeborenen Sohn erzeugt hat, durch welchen er auch die Aonen
und das All schuf«3*; der Sohn sei vom Vater »auflerhalb der Zeit«
gezeugt, aber er »war nicht, bevor er gezeugt ward«. Arius unter-
legt also der gottlichen Ewigkeit eine nach Mafleinheiten unterteil-
bare lineare Zeitachse. Athanasius: »Der Vater (war) immer im Lo-
gos und der Logos (immer) im Vater, so wie sich der Lichtstrahl
zum Licht verhalt.«*

Luthers Aussage, es sei in der internen Trinitit »keine Zeit«, setzt voraus, dafl die li-
near-abstrakte Zeit die einzige Zeit sei. Aber auch die unanfingliche, ungeteilte,
ohne Ende bestehende Ewigkeit, in der die drei Personen der gottlichen Trinitdt
kommunizieren, beinhaltet »Zeit«, nur eben eine andere als die Zeit, die — linear
oder zyklisch — alltiglich-lebensweltliche Arbeitsabliufe, Lebensgeschichten oder
auch intime Beziehung interpunktiert.

Wie begegnet der Mensch, der aus der linearen Zeitstruktur seiner
Lebensgeschichte nicht aussteigen kann, Gott in seiner Ewigkeit?
Wir sind mit dieser Frage innerhalb der Alten Kirche wieder an die
Confessiones des Augustinus verwiesen.

Die Anniherung daran, wie Gottes zeit-loses Wort dem Menschen
zuginglich werden kann, geschieht in christologischer Spekulation.
Das Wort, der Anfang, in dem Gott Himmel und Erde schuf, ist
der Logos, Gott der Sohn, der Akt, durch den Schopfung hindurch
geschieht. Gottes schopferisches Sprechen kann nicht unter einer
zeitlichen Struktur verrechnet werden, denn er schafft durch sein
Wort erst die Zeit, es ist ein ekstatisches Sprechen, durch das Gott
aus seiner ewigen Gegenwart mit der Schopfung auch alle Zeit her-
ausflieffen lafit.

34 Das Glaubensbekenntnis des Arius und Genossen an Alexander von Alexandri-
en, um 320, zit. nach: A.M. Ritter (Hg.), Alte Kirche. Kirchen- und Theologiege-
schichte in Quellen, Bd. 1, Neukirchen-Vluyn 61994, 132f.

35 Athanasins, Uber die Beschliisse der nizinischen Synode Kap. 20,3, zit. nach:
Ritter, a.a.0. :



Variationen am Klavier und an theologisch-dogmatischer Tastatur 123

Fiir menschliches Zeiterleben sind »Vergangenheit« (als nicht mehr
da) und Zukunft (als noch nicht da) nicht existent. Dem Erleben
zuganglich ist nur die Gegenwart. Das Schema, »Zeit« sei fiir das
Erleben eine lineare Kette von je gegenwirtigen Momenten, die von
der Vergangenheit in die Zukunft verlduft, kehrt Augustin um: Ge-
genwart ist der winzige Zwischenraum, in dem die Zukunft in Ver-
gangenheit umschligt. Gegenwart ist ein stetig wandernder Punkt,
der den Vorrat an Zukunft in Vergangenheit uberfihrt.

An diesem Augenblick hingt die Selbst- und Weltwahrnehmung des
Ich. Zeit ist wahrnehmbar als Bewegung aus der Zukunft in die Ver-
gangenheit, die sich in der Gegenwart bricht. Der eigentliche Ort der
»Zeit« ist also jenseits aller Ordnungen mefibarer Abliufe. Zwischen
der Ewigkeit gottlichen Seins, Handelns und Sprechens und der
menschlichen Zeit-Erfahrung liegt eine eigentiimliche Entsprechung:
Wie es in Gottes Wort, in seinem schopferischen Sprech-Handeln,
kein Vorher und kein Nachher gibt, so ist auch »Zeit« im menschli-
chen Erleben eine Bewegung von Augenblicken, streng genommen
ebenfalls ohne zuvor und danach. Die Bewegung einer jeden
menschlichen Lebensgeschichte (und der Geschichte tiberhaupt) be-
gegnet der aus der Zukunft kommenden Zeit reziprok; sie ist als Weg
vorzustellen, der am Ziel des individuellen und menschheitsge-
schichtlichen Lebens in die Vereinigung mit Gott einmiindet.

Ich denke noch einmal an meine Beobachtungen zur Zeit-Wahrnehmung in meiner
musikalischen Praxis: Die Erfahrung des »hier und jetzt«, die Orientierung auf den
Augenblick, auf das Spiel mit der Uberschreitung linearer Zeitmuster erhalten durch
die Reflexionen zur »Zeit« eine eigentiimliche Tiefenschirfe und Offenheit fiir theo-
logische Interpretation.

2.4 Die Ambivalenz des Korpers

Ich erinnere an die theologischen Bemiihungen, die Aussagen zur
internen trinitarischen Kommunikation der »ewigen Zeugung« von
allen biologisch-sexuellen Konnotationen freizuhalten und dennoch
die energetische Prisenz im Verkehr zwischen den drei Personen
Gottes nicht zu schmilern. In der 6konomischen Trinitit wird da-
gegen aller Nachdruck auf die biologische Faktizitit des Korperli-
chen gelegt. :

Athanasius bindet die Rettung des Menschen an diese Voraussetzung. Er erwigt,
Gott hiitte sich zur Rettung der von ihm getrennten Geschopfe mit einem blofien
Wort begniigen konnen, Dann wire zwar die Macht des Befehlenden offenbar ge-
worden, aber doch defizitir: Der Mensch »hitte die Gnade von auflen empfangen
und nicht (leibhaftig) in Verbindung mit dem (eigenen) Leib besessen ... Als Gott
hatte er (der fleischgewordene Logos) einen eigenen Leib, und indem er sich dieses
(Leibes) als eines Werkzeuges bediente, ist er um unseretwillen Mensch geworden.
Darum wird auch, was diesem ... zukommt, von ihm selbst ausgesagt ... z.B. das



124 Hans-Martin Gutmann

Hungern, Dirsten, Leiden, Ermiiden u.d.m., dem das Fleisch ausgesetzt ist ... Die
dem Logos selbst eigenen Werke aber, wie daff er Tote erweckte ..., vollbrachte er
mittels seines eigenen Leibes. Und der Logos trug die Schwachheiten des Fleisches,
als wiren es die seinigen; sein war ja das Fleisch. Umgekehrt diente auch das Fleisch
den Werken der Gottheit, weil sie in thm war; Gottes war ja der Leib.«*

Nur weil der Sohn wirklich Mensch geworden und damit alle bio-
logischen Attribute der Kérperlichkeit angenommen hat, kénnen
die Menschen, qua Einverleibung in den Kérper des Sohnes (»Neh-
met hin und esset, dies ist mein Leib«), in die innergottliche Kom-
munikation aufgenommen und so aus ihrer Trennung von Gott be-
freit werden. Die Idiomenkommunikation zwischen den beiden
Naturen des Sohnes hat zur Voraussetzung, dafl beide Kérper unge-
schmilert da sind: der nicht-biologisch rekonstruierbare und den-
noch heilsam prisente Korper des Logos und der menschliche Kér-
per des Sohnes, der mit allen biologischen Attributen von Leben-
digkeit und Verfall behaftet ist.

Diese Ambivalenz spiegelt sich in einer anthropologischen Basiser-
fahrung: Wir haben einen Korper, und wir sind ein Korper. Der
menschliche Kérper ist auf der einen Seite Sitz von kulturgeschicht-
lich und lebensgeschichtlich erworbenen bzw. zugemuteten symbo-
lischen Einschreibungen und Objekt von Selbstkontrolle und Be-
herrschung. Der menschliche Korper ist zugleich Sitz von Kraft
und Energie, die die symbolischen Einschreibungen, denen das
Menschenkind im Prozef der Erziehung unterworfen wird, immer
iibersteigt — und dennoch niemals »rein« als Kraft und Energie zu-
ginglich wire: »Kraft«, »Energie«, »Trieb«, »Intention« usw. sind ja
selbst nur Versuche symbolischer Rede, das zu bezeichnen, was un-
sagbar ist und bleibt.

Kérperwahrnehmungen und -inszenierungen in dsthetischer Praxis
spielen mit der Grenze zwischen diesen beiden Korperweisen des
Menschen. Es werden Uberschreitungen versucht, die dennoch nur
die Grenze bestitigen; im Falle einer mutwillig verhinderten Riick-
kehr aus dem anderen Korper wire die Sucht noch die freundliche-
re Variante zum ansonsten riskierten, bisweilen auch intendierten
Sterben, das den einen wie den anderen Korper mit sich reiflen
wiirde. Wo diese Unmdglichkeit geachtet wird, kann das Spiel mit
der Grenze im Bereich des Korperlichen zur eigentlichen Lust ds-
thetischer Wahrnehmung und Produktivitat werden.

Der Blick auf die theologischen Aussagen zur vollendeten Moglich-
keit Gottes, die Widerspriichlichkeit beider Korper in der Idiomen-
kommunikation aufzuheben, miindet in die heilsame doxologische

36 Athanasius, Reden wider die Arianer, Buch 2, Kap. 67, 68; Buch 3, Kap. 31, zit.
nach A.M. Ritter (Hg.), 2.2.0., 155.



Variationen am Klavier und an theologisch-dogmatischer Tastatur 125

Unterscheidung von Gott und Mensch ein — und hier, im Lob Got-
tes, liegt der vornehmste Gegenstand isthetischer Bildung.

Dr. Hans-Martin Gutmann ist Professor fiir Didaktik der Evangelischen Religions-
lehre und Kirchengeschichte an der Universitit Gesamthochschule Paderborn.

Abstract

Improvised modern Jazz is rule-governed and yet, at the same time, finds its way in
spontancous expression of the rules. Both elements are inevitably linked. Beyond
this, the space-time-body dimension is central aesthetically both to performance and
perception. Considering dogmatic-theological topoi, we can detect the same mecha-
nisms: Rules and spontaneous articulation of rules as well as the perception of
space, time and body. The author gives us a few examples of this. Reading and inter-
preting texts from the time of the reformation (especially M. Luther) and from the
Old Church (expecially St. Augustine), the author comes to the conclusion that the
above mentioned dimensions are not only inherent in those texts but serve a basic
function for the content and practical realization of faith itself. Similar to the aes-
thetic experience it can result in an encounter here and now between the human
subject and the Other, which is God. God inaugurates the game of rules and spon-
taneous articulation of rules. He is the Creator of all life in the dimensions of space,
time and body. It is Him who sustains life and absorbs it.



