52
Norbert Mette

Christologie nach Auschwitz
| Hinweis auf eine wichtige theologische Neuerschei-
nung!

Die Problematik einer »Theologie nach Auschwitz« erhélt durch ihre
christologische Fokussierung nochmals eine besondere Verschéarfung. Ist
es doch die Messias- bzw. die Christusfrage, die von frith an zu einer Aus-
einanderentwicklung von Judentum und Christentum gefiihrt hat - mit all
den praktisch sich hochst verhiingnisvoll auswirkenden Uberlegenheits-
anspriichen, die in der Folge von dieser gegeniiber jener Seite bean-
sprucht wurden und die das Verhiltnis beider zueinander bis heute bela-
sten. Zwar war es nicht der christologische Streit, der die schreckliche
Shoa in diesem Jahrhundert ausgelost hat. Aber deswegen zu meinen, sie
habe nichts damit zu tun und man konne die Christologie so weiter betrei-
ben wie vorher, ist ein fataler Irrtum; ist sie doch alles andere als unschul-
dig an den bis in dieses Jahrhundert hinein tradierten religiésen und theo-
logischen Stereotypen des Antijudaismus. Wie konnten Christinnen und
Christen ihr Credo zu Jesus, dem Juden, aussprechen und untétig bleiben
angesichts des ungeheuerlichen Massenmordes von Angehorigen seines
Glaubens? Wie konnen sie es heute? Wie kann das Christusbekenntnis
vor der katastrophischen Vergangenheit und Gegenwart noch verant-
wortbar gedacht, gelebt, gebetet werden?

Mit dieser den christlichen Glauben in seinem Kern tangierenden Frage
setzen sich die Beitrdge des hier vorzustellenden Buches auseinander.
Am Anfang stehen die sehr prignanten »Thesen zu einer Christologie
nach Auschwitz« des Miinsteraner Fundamentaltheologen Tiemo Rainer
Peters?, zu dessen 60. Geburtstag dieses Buch als Festgabe iiberreicht
worden ist. Aufsie reagieren die achtzehn sich daran anschlieBenden Stel-
lungnahmen, alphabetisch nach den Namen der Autorinnen und Autoren
geordnet.

1 Jiirgen Mannemann / Johann Baptist Metz (Hg.), Christologie nach Auschwitz. Stel-
lungnahmen im AnschluB an Thesen von Tiemo Rainer Peters (Religion - Geschichte -
Gesellschaft. Fundamentaltheologische Studien Bd. 12), Miinster 1998 (168 Seiten).

2 Vgl ebd,, 2-5.



238 Norbert Mette

Spitestens nach Auschwitz sei die Christologie in Legitimations- und Be-
griindungsnote geraten, ja sei das Christentum von einer tddlichen
Krankheit befallen, lautet die erste These von Peters. Bei aller inzwischen
- Gott sei Dank - erfolgten Rehabilitation des jiidischen Moments in der
Tradition des Christentums schulde es jedoch um des Ausweises der eige-
nen Identitét willen sich selbst und dem jiidischen Gesprichspartner eine
Christologie, die »im Angesicht des Grauens von Auschwitz« allerdings
nur eine »kritische Christologie« sein konne und miisse (2. These). Kri-
tisch zu sein bzw. zu werden heifle vor allem, daf3 die Christologie ihre ver-
meintliche politische Unschuld aufgebe, daB sie also die politischen Wir-
kungen mitbedenke, die theologische Satze und Theoreme auslosen
konnten und ausgelost hatten (3. These). Die 4. These postuliert, es gelte,
»das Gemeinsame herauszuarbeiten, und dies kann nichts anderes sein
als Gott selbst. Denn das scheint deutlich: die Christologie will urspriing-
lich nichts anderes, als den Gott Israels zu verdeutlichen, ihn nicht zu wi-
derrufen, sondern zu erlautern«>. Es sei besonders ein Moment des jiidi-
schen Gottes, das die Christologie verdeutliche, »seine Nédhe zu den Klei-
nen, seine Tendenz nach unten«* und damit seine Option fiir eine Ver-
menschlichung - und nicht fiir eine Vergottlichung - des Menschen; gera-
de diesen heilsamen Abstand zwischen Gott und Mensch zu wahren, habe
das Christentum vom Judentum sich in Erinnerung rufen zu lassen (5.
These). Ein Weiteres, was im Dialog mit dem Judentum bewuBt werden
konne, sei die Problematik des ontologischen Denkens, das durch den
Hellenismus im Christentum dominant geworden sei und das die Tendenz
fordere, gottliche und menschliche Natur zu schnell entweder zu identifi-
zieren oder zu trennen, statt sie - angemessener - dialektisch, wenn nicht
paradoxal zu denken (6. These). Weil alle theologische und christologi-
sche Kraft darauf zu verwenden sei, »dal3 Auschwitz sich nicht wiederho-
le; daB nicht Mentalitdten kultiviert und gestirkt werden, fiir die Au-
schwitz wieder moglich wire«3, diirften Glaube und Denken nicht gegen-
einander ausgespielt, sondern miiten miteinander verbunden gehalten
werden (7. These). Dabei miisse allerdings bewuBt bleiben: Kein Denken
reiche aus, um die Katastrophe der Shoa zu verstehen. Jeglicher Versuch
ihrer spekulativen Verarbeitung sei zum Scheitern verurteilt; allein ihre
Furchtbarkeit konne aufgedeckt werden (8. These). Das gelte auch fiir die
Christologie: Es gelte, Auschwitz in » Christus, dem auferstandenen Ge-
kreuzigten, in seiner Abgriindigkeit« zu schiitzen - »um der Opfer wil-
len«¢ (9. These). Die 10. These umreift eine grundlegende konzeptionel-
le Perspektive und sei darum hier ausfiihrlich wiedergegeben:

Ebd., 3.
Ebd..

Ebd., 4.
Ebd., 5.

W



Christologie nach Auschwitz 239

»Wenn jegliche Christologie sich aus dem BewuBtsein speist, daB in Jesus Christus etwas
definitiv von Gott her geschehen ist und daB dies zuletzt durch die Auferstehung bestitigt
wurde; wenn es gleichzeitig stimmt, daB die ersten Jiinger an die Auferstehung dieses Jesus
von Nazareth nur haben glauben kénnen - ich folge hier einer These von Edward Schille-
beeckx -, indem sie so etwas wie eine Umkehrerfahrung machten, wissend, vor dem Kreuz
gescheitert zu sein und nun der Vergebung durch Gott zu bediirfen - dann ist die Christolo-
gie vom Ursprung her eine praktische Wissenschaft. Sie dient keinem anderen Zweck, als
in die Nachfolge, in die Umkehrbewegung einzuladen und das Unglaubliche lebbar zu ma-
chen. Eine nur spekulative Christologie, die nicht letztlich einladt und hinfiihrt in die
Nachfolge und in die Umkehr zum Kreuz, wire fiir mich nicht nur unbiblisch, sondern nach
Auschwitz eigentlich unméglich. «7

Die Stellungnahmen auf diese Thesen dhnlich umfassend wiederzugeben,
ist nicht moglich. Sie fallen auch zu differenziert aus, als da} sie zusam-
menfassend auf einen gemeinsamen Nenner gebracht werden konnen.

Daist etwa das Votum der Jiidin Edna Brocke?, die hartnéckige Riickfragen an Peters rich-
tet: Gehort nicht der Antijudaismus zur Griindungsdisposition des Christentums? Ist es
iiberhaupt moglich, Gemeinsames zu entdecken, nachdem die Kirche schon sehr friih sich
des jiidischen Moments entledigt hat und eine rein heidenchristliche geworden ist, was
doch eine strukturelle Verschiedenheit der kollektiven Identititen mit sich gebracht hat -
eine Verschiedenheit zumal, die fiir die jiidische Seite viel Blut gekostet hat? Wie eine Chris-
tologie nach Auschwitz aussehen konnte, bleibt ihr unerfindlich, wenngleich sie eine sol-
che fiir unerlaBlich hélt. Die Voten von christlicher Seite fallen insgesamt zustimmend zu
Peters’ Thesen aus. Sie greifen den einen oder anderen Aspekt auf, nehmen unter Riick-
griff auf das theologiegeschichtliche Erbe Weiterungen vor, differenzieren das eine oder
andere noch zu ungeschiitzt Formulierte und fiihren es so weiter.

Vielleicht lassen sich doch ein paar gemeinsame Motive bzw. Grundziige
ausmachen: In der Not-wendigkeit einer Kritik und Revision der eigenen
- theologischen und christologischen - Tradition herrscht groBe Uberein-
stimmung. Ohne damit jegliche Spekulation dchten zu wollen, wird einer
situationslosen bzw. -blinden Heilsmetaphysik zugunsten einer sich ihres
- damaligen und heutigen - Kontextes bewuBten Christologie eine Absa-
ge erteilt und ihr konstitutiver Praxisbezug unterstrichen. Auffallig ist
nicht zuletzt, in wie viele Beitrige biographische Momente einflieBen -
ganz eindriicklich bei Jirgen Moltmann?®; alle Autorinnen und Autoren
lassen deutlich eine personliche Betroffenheit angesichts der zu erortern-
den Thematik erkennen.

DaB und wie sehr gerade dieses spatestens fiir eine Christologie nach Au-
schwitz unbedingt not-wendig bleibende Charakteristikum auch fiir die
Religionspiddagogik Konsequenzen zeitigt, wird explizit in dem Beitrag
von Reinhold Boschki thematisiert.' Programmatisch schreibt er und er-

7 “Bbdg}5:

8 Edna Brocke, Anmerkungen zu Thesen von Tiemo Rainer Peters, in: ebd., 20-23.
9  Vgl. Jiirgen Moltmann, Jesus in Auschwitz, in: ebd., 104-109.

10  Reinhold Boschki, Historisch und praktisch gewendete Christologie. Systematische
Reminiszenzen zur religionspiadagogischen Vergewisserung, in: ebd., 8-19.



240 Norbert Mette

lautert es anhand eigener Unterrichtserfahrungen: » Ein wirklich christo-
logischer und religionspddagogischer Neuansatz nach Auschwitz denkt
vom konkreten Glaubens- und Lebenshorizont von Menschen heute her
auf die konkreten Glaubens-, Lebens- und Leidensgeschichten von Men-
schen »damals< hin - und wieder zuriick. Einen solchen Neuansatz sehe
ich um das Stichwort >anamnetische Religionspiadagogik < kreisen, im An-
schluB an eine anamnetisch verfaBte Theologie, wie sie Johann Baptist
Met angestoBen hat. Ein biographischer Ansatz eignet sich m.E. am be-
sten fiir ein >Gesprach¢, eine Auseinandersetzung beider Lebenswelten -
der heutigen und der vergangenen.«!!

11 Ebd., 18. - Verwiesen sei in diesem Zusammenhang auf den mit dem hier angespro-
chenen Thema in Zusammenhang stehenden Beitrag von Heike Bee-Schroedter, Die Shoa
als Herausforderung an das traditionelle Selbstverstandnis historisch-kritischer Exegese.
Religionspadagogische Impulse fiir eine kontextuelle bibeltheologische Hermeneutik, in:
Rainer Kampling (Hg.), »Nun steht aber diese Sache im Evangelium . . .« Zur Frage nach
den Anfingen des christlichen Antijudaismus, Paderborn 1999, 321-363. Frau Bee-
Schroedter zeigt hier auf, wie die in der Religionspadagogik der neueren Zeit erfolgte Kri-
tik und Revision des in ihr antreffbaren Antijudaimsus und die daraus gewonnene Einsicht
in die Unabdingbarkeit einer »kontextuellen Religionspadagogik« - im Sinne einer Reli-
gionspadagogik, die immer auch von ihren » Adressaten« her denkt - zur Anfrage an und
Bereicherung firr andere theologische Disziplinen, vorab die Exegese, werden kénnen.



