32

Gerd Buschmann

Bibel und Popkultur

Die Grenzen zwischen »Hoch-« und Popularkultur haben sich abge-
schliffen (z.B. E-Musik/U-Musik). Uberall in der Gegenwartskultur be-
gegnen explizit oder implizit biblische Anspielungen. Fiir die Religions-
piadagogik ist die Popkultur von Bedeutung, weil sie a) gegeniiber der
sog. Hochkultur quantitativ von gréferer Rezeptionsbreite ist, b) die Le-
benswelten maligeblich préigt, ¢) mit ihrer medialen Vielfalt den Alltag
beeinflusst und d) die Schliisselstrukturen einer globalen Warenhandels-
gesellschaft induziert wie abbildet. Bibeldidaktik sollte popkulturelle
Aspekte und deren biblische Versatzstiicke starker einbeziehen — nicht
nur wegen einer an Lebenswelten! interessierten Korrelationsdidaktik,
die nach »Ankniipfungspunkten«? in Jugendkulturen sucht. Notwendig
erscheint auch eine Religionspddagogik mit medienpddagogischen, -ethi-
schen und ideologiekritischen Kompetenzen. Die nach dem Diktum von
Karl Marx wesentlich durch Feuerbach abgeschlossene Religionskritik
wire (mit Benjamin) auf die Popkultur anzuwenden: Die Religionskritik
des Christentums erscheint abgeschlossen, die Religionskritik der kapita-
listisch geprdgten Popkultur steht erst an ihrem Anfang. Jugendliche
diirfen nicht hilflos der religios und ideologisch durchpragten Popkultur
ausgeliefert werden, z.B. dualistisch-reaktiondren Rollenfixierungen (z.B.
in apokalyptischen Motiven in Musikvideo oder Kinofilm) oder der
kultisch-tiberh6henden Mythisierung von Gebrauchsgegenstinden (z.B.
PKW). Das religionsdidaktische Aufspiiren biblisch-religiéser Elemente
in der Popkultur hat neben einer Ankniipfungs- auch eine Abgrenzungs-
komponente, ist nicht nur Kulturhermeneutik, sondern auch Kulturkritik.

1 Vgl. Gerd Buschmann, Unterwegs zu einer Lebenswelt-orientierten Religions-
padagogik — oder: was aus religitsen Elementen in Musik-Videos zu lernen wire,
ZPT 50 (1998) 188-203.

2 Kiritisch dazu: Friedrich Schweitzer, Jugendkultur und Religionspiddagogik, in:
Peter Biehl und Klaus Wegenast (Hg.), Religionspadagogik und Kultur. Beitrdge zu
einer religionspiadagogischen Theorie kulturell vermittelter Praxis in Kirche und Ge-
sellschaft, Neukirchen-Vluyn 2000, 165-178, 165.



Bibel und Popkultur 105
1 Popkulturelle Bereiche mit biblischen Beziigen

Biblische Motive auf Text-, Bild- oder Ritualebene, die als symbolische
Sinnwelten den Alltag transzendieren, finden sich vor allem in folgenden
Bereichen der Popkultur:

(1) Popmusik(videos)?

In Popmusik(videos) finden sich vielfiltig biblische Motive. Popmusiker
inszenieren sich in religiosen Posen oder Namen, z.B. M. Jackson als
doketischer Messias (»Heal the World«) oder Madonna. Film- und
Rockstars prigen den jugendlichen Alltag. »Joan Osborne« fragt »What
if God was one of us?” (1995), die »Crash Test Dummies« erzdhlen vom
Picnic mit Gott im Paradies (»God shuffled his feet«, 1993), »E Nomi-
ne« beten das »Vater unser« (1999), »Bayreuth I« inszeniert apokalyp-
tisch »Die Flut« (1998) in Leni Riefenstahl-Bildern (z.B. hier bedarf es
einer ideologiekritischen Rezeption), M. Jackson fragt als synthetischer
Messias »Will You be there?«, fordert »Heal the world« (1991) und be-
tet im Klagepsalm-»Earth Song« (1995) fiir die ganze Erde, »Madonna«
(!) inszeniert in »Like a Prayer« (1989) ein Kapitel schwarze Befrei-
ungstheologie. Bob Marley thematisiert den »Exodus«, Bruce Spring-
steen »My Father’s House« (Lk 15: Verlorener Sohn), Marius Miiller-
Westernhagen »Jesus«, Genesis »Tell me why« die Theodizee ...* Pop-
Heiland Xavier (= Saviour/der Retter) Naidoo intoniert seine wirre apo-
kalyptische Glaubensiiberzeugung »Nicht von dieser Welt« und spricht
prophetisch: »Hier spricht Xavier Naidoo ... Seid ihr mit mir? (Vgl. Jes
43,11). Seid ihr bereit fiir die Stimme Mannheim’s Sohns (vgl. Joh
5,25)?« — Pop-Musik bietet drei Bezugspunkte zu Religion und Bibel: 1)
Thre Wurzeln liegen in der religitsen Tradition von Spiritual und Gospel.
2) In den Song-Texten und Videoclips begegnen christlich-religiose
Motive, z.B. thematisieren Depeche Mode in »Blasphemous Rumors«
und XTC in »Dear God« explizit die Theodizee-Frage. 3) Die 6ffentliche
Prisentation der Popmusik in Konzerten enthilt kultisch-religiose Ziige.

3 Vgl. Peter Bubmann, Pop- und Rockmusik, in: Gottfried Adam und Rainer Lach-
mann (Hg.), Methodisches Kompendium fiir den Religionsunterricht 2: Aufbaukurs,
Gottingen 2002, 230-243; Andreas Mertin, Videoclips im Religionsunterricht, Got-
tingen 1999; Bernd Schwarze, Die Religion der Rock- und Popmusik. Analysen und
Interpretationen, Stuttgart 1997; Rolf Sistermann, Musikvideo. Ein neues Medium
fiir den Religionsunterricht, ZPT 50 (1998) 203-214.

4 Vgl. Uwe Bohm und Gerd Buschmann, Popmusik — Religion — Unterricht. Mo-
delle und Materialien zur Didaktik von Popularkultur, 3. iiberarb. Aufl. Miinster
2006.



106 Gerd Buschmann

(2) Konsum(tempel)’/Werbung®

Ritualtheoretisch finden sich in Einkaufszentren »Neue Tempelrituale ...
Einkaufen als Teilhabe an den HeilsverheiBungen des Marktes« (vgl. J.
Joplin, 1970: »Oh Lord, won't you buy me a Mercedes-Benz«), und die
Todslinden werden als Tugenden gefeiert: »Geiz ist geill« Das ist nicht
ungewohnlich; denn der Geist des Kapitalismus hat sich (nach M. Weber
und W. Benjamin) aus dem Protestantismus entwickelt. Die Architektur
der Warenhaustempel inszeniert sakrale Rdume, verspricht »paradise
now« (Otto Kern Katalog 1993/94), den »Einkaufshimmel« oder das
»Sparadies« und fiihrt vom passiven Konsum zur aktiven Devotion: ein
Bekenntnis-Konsum, der dem Marken-Label opfert — Kaufen als Kult-
akt, Kontingenz bewiltigend und Identitdt stiftend, Konsum als Reli-
gionssubstitut. Bei Werbung geht es um Religion in der Werbung als
Funktionalisierung religidser Symbolik, aber auch um Werbung als Reli-
gionsersatz bzw. Usurpation der Religion durch Werbung: a) Ubertra-
gungs-Werbung; Bedeutungsiibertragung von Werten auf Waren (Pfarrer
empfiehlt Erdgas), b) Aura-Werbung (franzgsischer GrofSraum-PKW in
gotischer Kathedrale), c) Erfolgs- u. Gliicksverheiungs-Werbung bzgl.
Identitdt, Image, Lebensstil u. -sinn (»Paradies auf Erden«): Werbung
mutiert zu Religion(-sersatz) und bedarf der Religions- bzw. Werbungs-
Kritik. Zugleich formuliert Werbung zeitsensibel anthropologische
Sehnsiichte als Mythen des Alltags,” Werbung formatiert unser kulturel-
les Gedidchtnis als imaginéres Museum.® Das Paradies begegnet heutigen
Zeitgenossen weitaus haufiger in der Werbung als in spezifisch religio-
sen Kontexten.

(3) Film und Fernsehen®

Filme inszenieren hdufig eine Art Standard-Mythos!?, der vom Guten
(Paradies) iiber den Einbruch des Bosen (Siindenfall) zur Errettung durch
den Erloser fithrt: Dieses Schema ldsst sich mit biblischen Anspielungen

5 Vgl. schon Walter Benjamin, Kapitalismus als Religion, in: Ders., Gesammelte
Schriften 6, Frankfurt a.M. 1972, 100-103; Norbert Bolz und David Bosshart,
KULT-Marketing. Die neuen Gétter des Marktes, Diisseldorf 1995.

6 Vgl. Gerd Buschmann und Thomas Klie, Art. Werbung, RGG*, 8.1457-1460;
Manfred L. Pirner, Art. Werbung, in: TRE 35, 621-623; Andreas Mertin und
Hartmut Futterlieb, Werbung als Thema des Religionsunterrichts, Géttingen 2001.

7 Vgl. Roland Barthes, Mythen des Alltags (edition suhrkamp 92), Frankfurt a.M.,
1964; Marshal McLuhan, Understanding Media. The extensions of man, 1964.

8 Vgl. Thomas Bickelhaupt, Kunst fiir's Volk. Kunstgeschichtliche Zitate in der
Werbung der Printmedien, Miinchen 2005.

9 Inge Kirsner und Michael Wermke, Religion im Kino. Religionspédagogisches
Arbeiten mit Filmen, Géttingen 2000; Manfred L. Pirner, Fernsehmythen und reli-
giose Bildung. Grundlegung einer medienerfahrungs-orientierten Religionspiddago-
gik am Beispiel fiktionaler Fernsehunterhaltung, Frankfurt a.M. 2001.

10 Vgl. Eckart Gottwald, Die widerstindige Sehnsucht nach dem Mythos. Erléser-
mythen in der tdglichen Unterhaltung, EvErz 44 (1992) 585-599; Rolf Sistermann,
Symboldidaktik und gebrochener Mythos, EvErz 42 (1990) 321-341.



Bibel und Popkultur 107

vom »Konig der Lowen«!! iiber den »Terminator/Judgement Day«!? bis
zu »Matrix«!? finden. Bekehrung, Opfertod und Uberwindung des Bésen
erweisen solche Filme als moderne Mythen, die die messianische Er-
wartung eines Erlosers, dessen Gefihrdung, einen Wertedualismus und
die Erwartung einer Neuen Zeit popkulturell aktualisieren. Das Kino er-
weist sich dabei mit seinen biblisch-mythologischen Grundstrukturen als
Sinnmaschine.!* Mythen erzihlen von dem, was sich niemals ereignet
hat und doch immer ist, und aktualisieren das, was sie erzihlen. Die Bibel
ist voller Mythen von der Genesis bis zu den Wundererzihlungen, vom
Christus-Hymnus bis zum Johannesprolog. Film-, Popmusik- und Wer-
bemythen nehmen diese Funktion in der Neuzeit ein. — Zugleich {iber-
nimmt das Fernsehen in der Gegenwartsgesellschaft ritualtheoretisch
eine religiose Funktion!®: die Tagesschau als Abendgebet. Film und
Fernsehen bieten eine mediale Vermittlungschance zwischen Religion
und Lebenswelt: »Wegen der >Religionshaltigkeit« und Religionsihn-
lichkeit von Film und Fernsehen kann die Religionspadagogik aus ge-
nuin religionspidagogischen Griinden nicht an den entsprechenden Me-
dienerfahrungen der Kinder und Jugendlichen vorbeigehen.«!®

(4) Computer, Cyberspace und Internet!’

Die Bibel findet sich vielfiltig in Computerwelten: als Online-Bibel, in
Online-Predigten, in PC-Spielen (z.B. www.ekd.de: Jesus fr@gen/
P@ulus-Online-Spiel) wie den »god games« »Populous« oder »Black &
White«!8 etc. Aber nicht nur auf der Inhaltsebene, sondern auch auf einer

11 Vgl. Hans-Martin Gutmann, Der Herr der Heerscharen, die Prinzessin der Her-
zen und der Konig der Lowen, Giitersloh 1998; Eckart Gottwald, Umgang mit dem
Numinosen in Unterhaltung und Spiel. Walt Disney’s »Der Konig der Lowen« in
theologischer und didaktischer Sicht, in: Barbara Heller (Hg.), Kulturtheologic
heute? (Hofgeismarer Protokolle 311), Hofgeismar 1997, 145-157; Georg Seefilen,
Konig der Juden oder Kénig der Lowen. Religitse Zitate und Muster im populiren
Film (IEZW 134), Stuttgart 1996.

12 Stefan Wolf, »Wenn du leben willst, komm mit mir!«. Bausteine zum Film »Ter-
minator 2«, in: Kirsner/Wermke, Religion im Kino, 99-112.

13 Uwe Bohm und Gerd Buschmann, The »Matrix« und Rém 6. Christliche Tauf-
vorstellung in popkulturellem Science-Fiction-Ambiente, Zeitschrift fiir Neues Tes-
tament (ZNT) 5 (2002) 69-77. :

14 Jorg Herrmann, Sinnmaschine Kino. Sinndeutung und Religion im populiren
Film, Giitersloh 2001.

15 Giinter Thomas, Medien — Ritual — Religion. Zur religivsen Funktion des Fern-
sehens, Frankfurt a.M. 1998.

16 Manfred L. Pirner, Film/Fernsehen/Video, in: Adam/Lachmann, Methodisches
Kompendium fiir den Religionsunterricht 2, 2002, 309-321, 312.

17 Vgl. Andreas Mertin, Internet im Religionsunterricht, Géttingen 2000; Manfred
L. Pirner, Internet/Computer, in: Adam/Lachmann, Methodisches Kompendium fiir
den Religionsunterricht 2, 322.

18 Vgl. M. Biinker, Der liebe Gott und der Computer. »Godgames« als Anregungen
fiir den RU, in: Ulrich H. Kortner und Robert Schelander (Hg.), Gottes Vorstellun-



108 Gerd Buschmann

Metaebene sind Internet-Welten theologisch interessant; denn Internet
und Cyberwelten bieten dem Menschen gottdhnliche Kommunikations-
und Seins-Méglichkeiten (multiple Personlichkeit, Ubiquitit, Allmachts-
fantasie, Ewigkeit, Korperlosigkeit etc.).!?

(5) Fantasyliteratur und Comics2?:

Der Umgang mit dem Bdsen und das Thema Opfer verbinden die Tri-
vialliteratur mit der Bibel: Harry Potter ist das rettende Kind fiir das Heil
der Welt, fiir das sich seine Mutter geopfert hat. J.R.R. Tolkiens »Herr
der Ringe« und vor allem C.S. Lewis’ Narnia-Geschichten enthalten
biblische Aspekte. Auch in den Comics von Batman, Spiderman u.a. fin-
den sich religiose und biblische Symbolsysteme; Comics generieren
Sinnwelten durch mythische Erzihlungen.?!

(6) FuBballwelten??

Auf der Textebene finden sich z.B. Gebete: »Schalke unser im Himmel,
Du bist die auserkorene Mannschaft! Verteidigt werde Dein Name, dein
Sieg komme, wie zu Hause, so auch auswirts ...«?3, auf der Ritualebene
sind quasi liturgische Call- and Response-Gesidnge der FuBlballfans mit
gottesdienstlicher Liturgie vergleichbar, — woran Du Dein Herz hingst,
das ist dein Gott: Fullball Gott —, auf der Idolebene werden Fuf-
ball»gotter« verehrt (»Wir glauben an den F.C. St. Pauli«)?* (»Klinsi —
erlgse uns!«?’), die Idole werden nach ihrem Glauben befragt (vgl.

gen. Die Frage nach Gott in religiésen Bildungsprozessen. Gottfried Adam zum 60.
Geburtstag, Wien 1999, 93-103.

19 Gerd Buschmann, Cyb-Erlésung. Das Internet als theologische und religions-
padagogische Herausforderung, DtP{rBl 103 (2003) H. 1, 12-16.

20 Frank Thomas Brinkmann, Comics und Religion. Das Medium der »Neunten
Kunst« in der gegenwirtigen Deutungskultur, Stuttgart 1999; Jiirgen Rath, Tolkiens
Erben — neue Evangelisten? Zur Rezeption und Funktion christlicher Kultur in Fanta-
syliteratur, in: Artur R. Boelderl, Helmut Eder und Ansgar Kreutzer (Hg.), Zwischen
Beautyfarm und FuBballplatz. Theologische Orte in der Populdrkultur, Wiirzburg
2005, 162-182; Corinna Dahlgriin, Harry Potters Trivialreligiositit. Kritische reli-
gionspadagogische Anmerkungen zu einem Bestseller, PTh 90 (2001) 78-87.

21 Vgl. Umberto Eco, Der Mythos von Superman, in: Ders., Apokalyptiker und
Integrierte. Zur kritischen Kritik der Massenkultur, Frankfurt a.M. 1984.

22  Ansgar Kreutzer, Wie gnédig ist der Fulballgott? Der FuBballplatz als religiéser
Ort, in: Boelder! u.a., Zwischen Beautyfarm, 203-224; Franz-Josef Scheidhammer,
Kicker, Kutten und Chorile. FuBball und Religion — eine Projektmappe, Miilheim/R.
2001.

23 Petra Wittmann, Andreas Reinert und Hartmut Rupp, FuBball ist unser Leben.
Fuflball und Religion. Fuball-Werkstatt fiir die Hauptschule Klasse 5-7, entwurf
1/2006, 38-41, 41.

24  Eckhard Kosanke, »Wir glauben an den F.C. Sankt Pauli«, in: entwurf 1/2006,
22-23.

25 Bild-Zeitung-Titel v. 23. Juli 2004.



Bibel und Popkultur 109

Gerald Asamoahs oder Lucios Glaubensbekenntnisse)?® oder bringen
ihren Glauben ein (z.B. Bekreuzigung eines Spielers bei der Einwechs-
lung oder nach dem Torerfolg).

3 Religionspddagogische Probleme im Umgang mit Popkultur

Bei der religionsdidaktischen Verwendung biblischer Versatzstiicke aus
der Popkultur ergeben sich auch Schwierigkeiten: 1) Mit der die Pop-
kultur prigenden Kérper-, Ekstase- und Lustbetonung hat eine in Teilen
korperfeindliche christliche Tradition ihre Probleme. 2) Der spielerische,
verfremdende und bricolageartige Umgang der Postmoderne?’ mit bibli-
scher Tradition fiihrt ggf. zum Blasphemie-Vorwurf christlicher Kreise.
3) Eine Allianz von »clerical correctness« konservativ-gutbiirgerlicher
wie linksintellektuell-ideologiekritischer Provenienz von Ratzinger-
Pipsten bis Adorno-Jiingern prigt das kirchlich-biirgerlich-religions-
padagogische Milieu und sucht die Unterscheidung von E- und U-Kultur
zu konservieren. 4) Die wesentlich von Bildern geprigte Popkultur, die
in ihrer bildbezogenen Synchronie die textbezogen-diachrone Guten-
berg-Galaxie ablost, stoft auf den Widerstand eines monotheistisch-bil-
derfeindlichen Christentums, das an einer einseitigen Wortbezogenheit
wenig Bildkompetenz ausbringt.

4 Exempel: Werbung und Bibel(didaktik)

Hier soll das Verhiltnis von Bibel(didaktik) und Popkultur exemplarisch
beschriinkt auf Werbung?® erldutert werden. In fiinffacher Weise werden
biblische Motive in der Werbung verwendet:

(1) Werbung zitiert religidse Begriffe oder Bilder oder spielt auf sie mit ironischer
Brechung an. Durch den Tabubruch biblischer Formeln in profanem Kontext entsteht -
nicht nur Aufmerksamkeit; das Produkt vermag auch mit gottlicher Autoritéit zu spre-
chen (»Du sollst begehren deines Nichsten Marktanteil« / »Und fahre mich in Ver-
suchung).

(2) Eine kultische Prisentation tritt hinzu, die eine Aura des Uberirdischen erzeugt
(»Renault Clio — made in paradise« / Otto Kern Jeans: »paradise now«). Ironie liegt

26 Petra Wittmann, Andreas Reinert und Hartmut Rupp, Fufiball ist unser Leben.
FuBball und Religion. FuBball-Werkstatt fiir die Hauptschule Klasse 5-7, entwurf
1/2006, 38-41.

27 Vgl. Bernd Beuscher, Art. Postmoderne Moderne, LexRP 2, 1538-1543; Gerd
Buschmann, Postmoderne als Herausforderung. Christentum in der Erlebnis- und
Optionsgesellschaft, DtPfrBI 101 (2001) H. 1, 19-22.

28 Vgl. zu allen folgenden Beispielen Gerd Buschmann und Manfred L. Pirner,
Werbung — Religion — Bildung. Kulturhermeneutische, theologische, medienpidago-
gische und religionspadagogische Perspektiven, Frankfurt a.M. 2003.



110 Gerd Buschmann

dieser Inszenierung fern; sie dient der Steigerung des Produkts durch eine Aura des
Erhabenen.

(3) Die religitse Inszenierung verheiBt die Offenbarung des ganz Anderen und das
Gefiihl des Auserwihltseins. Das beworbene Produkt wird iiberhoht und mit dem
Schein des Heiligen versehen, indem es remythisiert wird.

(4) Religion findet sich nicht mehr in der Werbung, sondern Werbung selbst wird zur
Religion: Sinnspriiche driicken die Produktphilosophie aus und sollen VerheiBungen
erfiillten Lebens mit dem Produkt koppeln (»Glaube, find your world« — Peter Stuy-
vesant / »Wir glauben an die neue Generation« — VW / »Vertrauen ist der Anfang
von allem« — Deutsche Bank).

(5) Die Skandalisierung von Werbung und die damit verbundene Brechung von
Tabus, die in den 90er Jahren vor allem in der viel diskutierten Benetton-Campagne
kulminierte.

Werbung verwendet nicht mehr nur christliche Motive; daneben treten
zunehmend hinduistische und buddhistische Symbole, animistische und
naturreligiése, transreligiose (z.B. Mandala, Adoranten-Haltung),
schamanistische und matriachalische (z.B. Schlange). Denn der kriselnde
christliche Monomythos erreicht in den postmodern-multikulturellen Ge-
sellschaften nicht mehr die gesamte Breite der Konsumentenschaft. »Die
heutigen Medien greifen auf nahezu alle mythologischen Wurzeln zu-
riick und entwerfen zudem neue, gesellschaftsbezogene Mythen ... Die
Mediengesellschaft bietet ein breites Angebot mythogener Stoffe, aus
denen die Einzelnen Teile ihrer Identititsfragmente zusammenstellen ...
Spielfilme, Videoclips und insbesondere Werbung treten an die Stelle
fritherer Orte der >Sinnstiftung« (Kirche, Staat, Familie) ... Es hat den
Anschein, als ob der Medienkultur die Funktion einer subtextuellen Er-
satzreligion zukommt.«* »Gesucht werden neue (und in diesem Falle:
alte) Werte, Rituale und Mythen, welche Verbindlichkeiten, Hoffnungen,
Befiirchtungen und auch Angsten Gestalt(en) geben und damit die un-
iibersichtlich gewordene Lebenspraxis in eine sinnstiftende Transzen-
denz einordnen.«3? Medien und Werbung machen (Sinn-)Angebote und
treten damit in Konkurrenz zur Kirche.

Biblische Symbolik bietet jedoch weiterhin ein breites Bildreservoir fiir die Werbung
— allen voran das Paradies (Renault Clio, Bacardi Rum etc.) incl. Verfithrung und
Schlange (HB-Werbung: »Offen fiir Verfiithrer«) und die Erschaffung Adams (Sixti-
nische Kapelle: Ford Focus, Drum-Tabak, Samson-Tabak). Zum einen werden damit
kulturelle Werte unserer Tradition mit dem Produkt in Verbindung gebracht, anderer-
seits wird provozierend auf Kosten der Tradition oftmals eine witzige Pointe erzielt
(z.B. durch die Skriptopposition, dass Nonnen erotisch konnotiert werden): der Tabu-
bruch, das Erzielen von Reizen mittels der Kopplung sich eigentlich ausschliefender
Bild- und Gefiihlsebenen, z.B. Priester und Laptop. Christliche Symbole werden
angespielt, verbraucht und wieder neu zusammengesetzt.

29 Franz Josef Roll, Mythische Bildmotive in der Werbung. Erkennen, analysieren,
pédagogisch handhaben, medien + erziehung 45/2001, 30-36, 30.

30 Jo Reichertz, Religitse (Vor)Bilder in der Werbung. Zu Anzeigen von Benetton,
Kern und Diesel, Medien praktisch 18 (1994) H. 2, 18-23, 23.



Bibel und Popkultur il

Werbung will Marken emotional konditionieren, mit der Markensymbolik sollen Ge-
fiihle verschmelzen (Marlboro: »Freiheit und Abenteuer«). Werbung veredelt Mar-
ken mit Gefithlen, verleiht ihnen einen psychologischen Mehrwert. Religiose Sym-
bole werden als isthetische Accessoires genutzt. Dahinter zeigt sich die diffuse
Sehnsucht nach einer kitschig-»heilen« und heiligen Welt und der Wunsch, dem
Alltag eine Dimension des Auferalltéglichen zu verleihen. Die Aura der religidsen
Symbole soll sich auf Produkt und Nutzer iibertragen: Die Verbindung z.B. »von
Michelangelos Erschaffung des Adams aus der Sixtinischen Kapelle und dem neuen
Ford Focus stilisiert das Auto zu einer géttlichen Schopfung, die mit Gottes genialem
Schipfergeist erfiillt ist.«3! So wird mit dem Produkt die VerheiBung erfiillten Le-
bens verbunden. Kaufen wird zu einem religiésen Akt; z.B. wird so das Herren-Par-
fiim »Eternity« mit der tiefen Sehnsucht nach ewiger Liebe verbunden. Dinge der
Welt umgeben sich mit religioser Wertigkeit und religissem Schein; Unheiliges
scheint heilig — scheinheilig. Design und Schein werden wichtiger als Sein. Konsum
wird zur Konfession. Das Produkt wird mit sakraler Weihe umgeben, wird wieder
verzaubert in sakrale Sikularitdt; die Kultisierung des Produkts erhebt es in den
Stand eines Sakraments mit der Zusage der Verwandlung in ein neues Sein. Werbung
bietet Selbst- und Weltdeutungen; sie erscheint als medium salutis und wird zur Er-
satzreligion. Werbungen fiir »Markenprodukte erfiillen dabei drei wesentliche reli-
gidse Funktionen: Sie schaffen Zugehorigkeit zur Gemeinde derer, die das Produkt
nutzen oder sich leisten konnen; sie schaffen Erhebung, weil sich das Produkt mit
der Aura des AuBeralltiglichen umgibt; und sie stehen fiir Werte, die mit dem Pro-
dukt assoziiert werden ...«32 »Das verunsicherte und entwertete Ich der Risiko-
gesellschaft erscheint als vergewisserungsbediirftig. Die kulturelle Bedingung dafiir,
daB Waren mit Lebenswahrheiten und -werten verbunden werden, ist ein sich
vielfach als bedroht erlebendes Ich.«33

Mischungen aus religioser Tradition und Modernitit, die Skriptopposi-
tion von keusch und siindig, von heilig und profan etc. soll nicht nur ver-
fiihren, sondern auch Aufmerksamkeit erzielen: das Ziel aller Werbung!
Das Erscheinen biblischer Symbole in ungewohnlichem Kontext irritiert,
eignet sich als Blickfang. Werbung ist lustvoll und heiter, verkniipft mit
dem Reiz des Verbotenen.

5 Bibeldidaktik und Popkultur

Religionspidagogik muss sich der Popkultur stellen wegen der expliziten
Aufnahme religiéser Symbole und der impliziten Verarbeitung mensch-
licher Grundfragen (Angst, Leid, Sinn, Gliick, Identitét etc.).>* Auch ist
Popkultur, z.B. Werbung, Spiegel des Zeitgeistes: »So ist die Symbol-

31 Hartmut Rupp, Religion im Alltag, GlLern 15/2000, 106-118; 116.

32 Michael Niichtern, Die (un)heimliche Sehnsucht nach Religiosem, Stuttgart
1998, 57.

33 Niichtern, Die (un)heimliche Sehnsucht, 65.

34 Vgl. Manfred L. Pirner, Symbolische Kommunikation gibt zu lernen. Aspekte
einer medienpidagogisch relevanten religionspidagogischen Symboldidaktik, in:
Jiirgen Belgrad und Horst Niesyto (Hg.), Symbol — Verstehen und Produktion in
pidagogischen Kontexten, Hohengehren 2001, 86-93.



112 Gerd Buschmann

welt der Werbung immer auch ein Spiegelbild jener psychischen Be-
findlichkeit, in der sich die Menschen eines Landes, einer Region oder
eines ganz bestimmten Sozialsegmentes gerade befinden.«33

Es ergibt sich die Doppel-Aufgabe von Kulturhermeneutik und -kritik:
religiose Symbolik wahrmehmen und lesen lernen (Religion in Wer-
bung), aber auch die grundsitzlich religionsdquivalente Durchprigung
von Werbung erfassen (Werbung als Religion); denn auch die Post-
moderne bedarf religidser und mythosdhnlicher Grundmuster, die »den
Grundbediirfnissen der in dieser Kultur lebenden Individuen entgegen-
kommen.«*® Zum anderen bedarf Religion in der Werbung und Werbung
als Religion der kulturkritischen Begleitung aus christlicher Perspektive.

Dr. Gerd Buschmann ist Akademischer Oberrat fiir Evangelische Theologie/Reli-
gionspiadagogik an der Pddagogischen Hochschule Ludwigsburg.

35 Harald Jeschke, Die Werbung und ihre Symbolsprache, Jugend und Kirche 22
(1988/89) H. 2, 26-29; 29.
36 Jeschke, Die Werbung, 29.



