3.3

Anne Steinmeier

Ein Bild von Bedeutung -
'rModernes Theater und Bibel

1 Ortung

Im Rahmen der Vermittlung von Tradition und Kultur ist der Versuch
von modernem Theater und Bibel — noch — ein Experiment. Die folgen-
den Uberlegungen sind angeregt durch Seminare in Zusammenarbeit mit
dem Theater und eine Arbeitsgemeinschaft »Religiose Dimensionen auf
dem Theater« mit Theologiestudierenden und angehenden Religions-
lehrerinnen und Religionslehrern in Halle an der Saale. Neben der Lek-
tiire von Biihnenstiicken haben wir Texte gegenwirtiger Regisseure und
Dramaturgen gelesen, Theatervorstellungen besucht, mit Theaterleuten
diskutiert. In der Erfahrung der religiésen Dimensionen und Potenziale
eines modernen Theaters, das sich bewusst abgrenzt vom blofBlen Kom-
merztheater, konnen sich ffentliche Sprachorte fiir das, was »uns unbe-
dingt angeht« (Paul Tillich), erschlieBen. Kénnen Briickenorte entstehen,
die »produktive Beziehungen zwischen Kirche, individueller Religion
und der Offentlichkeit«! ermdglichen. Kann im Lernen von Religion
eine Offenheit erfahren und — neu — gewagt werden, die »auf den Grund«
geht. Kénnen Bilder Gestalt finden und — wieder — gefunden werden, die
von Bedeutung sind.

2 Bedeutung als Prozess

Der evangelische Theologe Henning Luther hat den Begriff Inszenierung
als Modell der Kommunikation in der Spidtmoderne geprigt fiir den Ver-
such, biblische Texte und Texte der Welt miteinander ins Spiel zu brin-
gen.? Die Kommunikation von Bibel und modernem Theater konnte hier
anschlieBen. Die Herausforderung dieses Gedankens liegt darin, dass
»von einem Verstindnis der Auslegung nach dem Reprasentationsmodell
der Bedeutung«® Abschied genommen wird. Bedeutung ist nicht langer
als etwas verstanden, was yhinter (oder tief innen) in den Sétzen der

1 Friedrich Schweitzer, Postmoderner Lebenszyklus und Religion. Eine Herausfor-
derung fiir Kirche und Theologie, Giitersloh 2003, 173, vgl. auch 173ff.

2 Vgl. Henning Luther, Frech achtet die Liebe das Kleine. Biblische Texte in Szene
setzen. Spdtmoderne Predigten, Stuttgart 1991, 13.

35Ebd 11,



114 Anne Steinmeier

Sprache steckt«, sondern als etwas, »das sich ereignet«, indem unter-
schiedliche Texte aufeinander stoBen, »in Kontexte geraten« und so
allererst »Bedeutung prozessuieren«. Nicht im Akt der Identifizierung,
sondern im Aufeinandertreffen des Verschiedenen »erwichst der
»fruchtbare Moment« neuer, kreativer Bedeutung, die nicht nur das Be-
kannte, also Stereotypien, rekapituliert.«*

3 Das Medium Theater

»Unter dsthetischen Sprach-Werken« ist das Theater »das einzige, das
nicht zu mir, sondern zu uns spricht«, »statt zum einsamen Entziffern
zum gemeinsamen Erfahren erdacht.«’ Gemeinsam — das heiflt auch
»den medialen Tendenzen der heutigen Zeit radikal entgegen.«5 Auf dem
Theater spielen Menschen fiir Menschen Menschen — jeden Abend neu —
einen Text. Fiir jedes Drama gilt das »Grund-Paradoxon der Gattung;:
Das Werk iiberlebt in den tradierten ... Buchstaben des Autors — doch es
lebt in Wort und Bewegung, Geist und Kérper seiner ... Interpreten.«’
Theater ist Verkorperung eines geistigen Lebens auf der Bithne. Darum
legt Andrea Breth, Regisseurin zunéchst in Berlin, heute an der Burg in
Wien, groBen Wert auf Konzentration und den genauen Umgang mit den
Texten, im Bewusstsein, dass dies »heute als Zeit raubend und nicht
»zeitgemdB¢« empfunden«® wird. Darum ist dem umstrittenen deutsch-
englischen Regisseur Peter Zadek? wichtig, »dass die Zuschauer sich erst
einmal mit dem Text auseinandersetzen, dass sie ihn hoéren und den
Rhythmus spiiren.«!? Theater heit nachdenken. Theater zielt auf ein
»groBeres Empfinden.«!! Theater ist eine »gemeinsame Reise ins Un-
gewisse.«?

4 Ebd.

5 Ivan Nagel, Drama und Theater. Von Shakespeare bis Jelinek, Wien 2006, 11f.

6 Peter Stein, in: Herbert Mainusch, Regie und Interpretation. Gesprache mit Re-
gisseuren, Miinchen 4 989, 115.

7 Nagel, Drama, 12.

8 Klaus Dermutz (Hg.)., Andrea Breth. Der Augenblick der Liebe (Edition Burg-
theater 6), Salzburg u.a. 2004, 21.

9 Die jiidische Familie ist 1933 nach England emigriert. Zadek hat nach 1958 wie-
der begonnen, in Deutschland zu inszenieren mit Bochum (1972-1975) und Ham-
burg (1985-1989) als entscheidenden Stationen.

10 Peter Zadek, Menschen. Lowen. Adler. Rebhiihner. Theaterregie, Kéln 2003, 22.
11 Ivan Nagel, in: CD, Roger Willemsen, Das Biihnengesprach mit Ivan Nagel.
Live-Mitschnitt aus dem Deutschen Schauspielhaus in Hamburg vom 16. November
2000.

12 Peter Zadek, Das wilde Ufer. Ein Theaterbuch, Kéln 1990, 1994, 15.



Ein Bild von Bedeutung — Modernes Theater und Bibel 115
4 Sprache gegen die Dunkelheit

Kann ein Mensch gut sein — in den Bedingungen, unter denen er lebt,
kann ein Mensch sich verletzbar fiir andere machen, ohne selbst darin
unterzugehen? Diese Frage beschiftigt nicht allein das epische Theater
in Halle. (Episch — das heifit heute Dialog, wie von Christa Wolf zu ler-
nen ist, das setzt die Ansprechbarkeit des Menschen voraus, seine Frei-
heit, wachsam zu sein, seine Kraft, auch den »schmerzhaften Punkten«
nicht auszuweichen und darin »offener, selbstindiger, angstfreier, tole-
ranter«!? und vor allem sensibler zu werden.) Diese Frage beschiftigt
auch gerade junge Menschen, die nicht so hedonistisch sind, wie ihnen
oft unterstellt wird.!* »Der gute Mensch von Sezuang, das ist die Bot-
schaft vom Scheitern dieser Kraft und doch auf dem Theater der Ver-
such, gerade darin einen Ort des Nachdenkens, Miteinandersprechens zu
erdffnen. Im widerstindigen Mit-Empfinden mit jener Frau, »die halb-
nackt dasteht«, die es wagt, schutzlos zu sein, und daran scheitert, er-
wichst Sprache gegen Stummbheit und Sich-VerschlieBen, gegen die
Dunkelheit.

Hitte es eine andere Mdglichkeit gegeben? Religionsunterricht geht nicht auf im
Ethikunterricht, auf der Biihne, gerade auch in einem heute an epische Tradition
ankniipfenden Stiick, erdffnet sich im Dialog mit der Bibel vielleicht ein ganz ande-
rer Horizont: »Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werden« (I Joh 3.2).
Ausdruck fiir eine religiose Dimension, die nicht erst zugetragen werden muss, son-
dern da ist. Gerade in seinem Scheitern will der gute Mensch von Sezuan dem Men-
schen geben, »was des Menschen ist« und was doch »noch nicht erschienen ist« — im
Vertrauen darauf, dass »in allen Menschen ... mehr »da««!3 ist, als sie selbst und ihre
Umgebung wissen. Das biblische Wort von der unverlierbaren Identitit jedes Men-
schen radikalisiert die Wahrnehmung und ist doch zugleich ein Gegenwort. Es hat
ein Gesicht, einen Korper, vielleicht nicht nur jener Frau, vielleicht nimmt dieses
Wort auch eigene Kiampfe auf, Angste, Erfahrungen, die im Schutz der Figur
Sprache finden mogen. Die Begriindung dieser Hoffnung im Gesprach mit den
Schauspielern mag die Grenze markieren. Aber wo in wahrhafter Kommunikation
die Wunden lebendigen Lebens offen gehalten werden, haben Menschen miteinander
an einer Wahrheit teil, die gréBer ist als sie selbst, auch wenn sie dieses nicht explizit
benennen.

13 Christa Wolf, zit. in: Theresa Hornigk, Christa Wolf, Berlin 1989, 10.

14 Vgl. das Ergebnis neuerer Interviewstudien, in denen »Jugendliche ... von
ihrem Wunsch« sprechen, »ein »guter Mensch¢ zu werden.« »(D)ass Angehérige der
so genannten hedonistischen Generation ein so deutlich nicht-egoistisches oder
selbstzentriertes Ziel fiir sich in Anspruch nehmen«, mag erstaunen. »Noch tiber-
raschender war, wie wichtig ihnen dieses Ziel als iibergreifende Ausrichtung fiir ihr
personliches Leben zu sein schien« (Schweitzer, Lebenszyklus, 84).

15 Johannes R. Becher, in: Christa Wolf, Die Dimension des Autors. Essays und
Aufsitze, Reden und Gespriiche 19591985, Bd. 1, West-Berlin 1987, Frankfurt a.M.
1990, 18.



116 Anne Steinmeier
5 Unter dem »Tor der Unruhe«

Der in Paris arbeitende englische Regisseur Peter Brook stellt diese
Frage explizit: Kann das Theater bei unserer Suche nach Wahrheit hel-
fen?16 Das heiBt: Kann auf der Biihne eine unsichtbare Welt erscheinen?
In der Herausforderung durch diese Dimension, nach der jeder Mensch
auf der Suche ist, spricht Brook vom »heiligen« Theater. Er begegnet ihr
durch die Auseinandersetzung mit einem fremden Stoff. Durch das
Wagnis des »leeren Raums«, der nackten Biihne. Das betrifft nicht nur
das duBlere Biihnenbild: Wann habe ich das »Recht«, mir »absolut sicher
zu sein«, und wann muss »die einzige wahrhaftige Haltung die einer of-
fenen Frage sein?«!” Der »Schrecken« vor der Leere darf nicht vor-
schnell aufgefangen werden durch »die beruhigende« Idee, das schnelle
»fertige, rettende« Verstdndnis. Eine Gefahr des »tddliche(n) Thea-
ter(s)«, die Brook in uns allen lauern sieht. Aber Hamlet ist nicht »wie
ich«!8, Die »eigene Alltagserfahrung« kann nicht allein als »Grundlage
fiir ein Verstindnis dienen«!®. Wer auf der Suche nach Wahrheit ist,
muss nach Brook allem »Reduktionismus«2? wehren, jenem »schlei-
chende(n) Gift«, das »in einen groflen Teil unseres gesellschaftlichen
Lebens eingedrungen«?! ist. Das all jene Dimensionen, die ein Unbe-
kanntes, ein »Geheimnis umfassen«, reduzieren will. Die das Geheimnis
der Wahrnehmung des Hamlet: »Mein Vater, ich sehe meinen Vater — /
Horatio: Wo? / Hamlet: Im Auge meines Geistes, Horatio« »auf Normal-
maB zu stutzen«?? versucht. Aber die Frage, die nach Brook hier auf-
bricht und die sich durch das gesamte Stiick zieht, ist die Frage: Was ist
Tllusion? Was ist wirklich? Was ist der Geist, der das Leben bestimmt?
Keine Fragen einer Sonderwelt, sondern Fragen, die alles andere leben-
dige und gelebte Leben in ihrem Kern beriihren. Jemand, den diese Fra-
gen beschiftigen und aufwiihlen, sieht sich »gezwungen ... auch alle
anderen Aspekte des Lebens zu hinterfragen.«?? In diesem Sinne wollen
Brooks Inszenierungen »einen unverkennbaren Hunger oder Durst her-
vorrufen«®*. In diesem Sinne sucht Brook ein Bild, das iibrig bleibt, das

16 Zum Folgenden vgl. ausfiihrlich: Anne M. Steinmeier, Schopfungsrdume, Gii-
tersloh 2003, 62ff.

17 Peter Brook Evokation Shakespeare. Vortrag, gehalten am 11 Mai 1996 in der
Berliner Schaubiihne, in: Ders., Vergessen Sie Shakespeare, Berlin 21999, 7-42, 40.
18 Perer Brook, Vergessen Sle Shakespeare, in: Ders., Vergessen Sie Shakespeare,
Berlin 21999, 43-53, 47.

19 Ebd., 45.

20 Ebd., 44f.

21 Ebd., 44.

22 Ebd., 45.

23 Brook, Evokation, 35.

24 Ebd., 195.



Ein Bild von Bedeutung — Modernes Theater und Bibel 117

mitgeht, zum »Ereignis« wird, »eine Spur« »in die Erinnerung«
wbrennt«?3. Ein Bild von Bedeutung.

Neben seinem Hamlet an den bouffes du nord in Paris 2001 ist ein solches Bild,
zuletzt in Berlin im Sommer 2006, die bis zum Hals im Sand eingegrabene Winnie in
Samuel Becketts »Gliickliche Tage«2%, ein Stiick von beinahe prophetischer Dimen-
sion. Winnie ist »Komplizin ihres eigenen Schicksals. Sie verlangt nicht, dass man
sie befreie. Sie kdmpft nicht gegen Gott. Sie hat sich durch und durch ... ange-
passt«??. Thr Optimismus ist kein Mut, ist keine Tugend; er macht sie blind. »Nur
fetzenweise wird sie sich dariiber klar.«28 »Unser fortgesetzter Wunsch nach Opti-
mismusy, erkennt Brook, »ist unsere schlimmste Ausflucht.«2? Weil er uns unberiihr-
bar macht. So wie Winnie am Ende nicht einmal die Hand von Willie wahrnimmt.
»Wenn nur die Momente der Wahrheit andauern kénnten ...«30

Vielleicht lassen sich von Brook her prophetische und apokalyptische
Bilder der Bibel als »Tor der Unruhe« neu entdecken, durch die sich eine
Tiir auftun und die Wahrnehmung veréndern kann. Unter dem Stichwort
dekonstruktiver Bibellektiire wird das Fremde der Bibel wieder als
Chance eines Zugangs, als Weg, Bilder von Bedeutung zu finden, disku-
tiert.3! Ein Fremdes aber, das nicht einfach »dasteht«, sondern das erst in
einer »schriige(n) Lektiire« entdeckt wird, wie Jorg Seip, katholischer
Priester und Praktischer Theologe formuliert: »im Aufzeigen der Unein-
deutigkeit, der inneren Widerspriiche«*2, im Aufdecken der » Wunden«
eines Textes.33 Das ist nur moglich, wenn Schiilerinnen und Schiiler ihre
eigenen Wahrnehmungen, Fragen unverstellt und ungebrochen einbrin-
gen konnen, gerade auch in eigenen Gestaltungen, in denen sie im Hori-
zont der eigenen Fragen Texte inszenieren. Einen Text als Drama viel-
leicht zu schreiben,?* gibt die Moglichkeit, in der Gestaltung als einem
wesentlich offenen Sprachraum das Briichige nicht zu glitten, das
Widerstreitende nebeneinander stehen zu lassen. Nur von diesem offenen
Sprachraum kann erfahrbar werden, was Ulrich Kropac als »reziproke
Dekonstruktion« zwischen Text und Lesenden beschreibt.?> »(M)it

25 Peter Brook, Der leere Raum, Berlin 31997, 200.

26 Die Premiere in deutscher Sprache fand in Basel 2003 statt.

27 Peter Brook, Ja sagen zum Morast, Programmbheft: Samuel Beckett, Gliickliche
Tage. Weltpremiere, Kaserne Basel, 20.3.-5.4. 2003.

28 Ebd.

29 www.gianotti.ch/Inszenierungen/Archiv_1981-1986/Gluckliche Tage/gluckliche
tag.

30 Brook, Programmbheft: Gliickliche Tage.

31 Z.B. Mirjam und Ruben Zimmermann, »Hermeneutische Kompetenz« und
Bibeldidaktik. Durch Unverstindnis das Verstehen lernen, GlLern 20 (2005) 72-87.
32 Jorg Seip, »lIch lese gerade wieder ...«. Die vielerlei Lektiiren eines Predigers,
LS 55 (2004) 82-90, 85.

33 Vgl Ebd., 86.

34 Vagl. Seips Lektiire von Gen 32, Gen 11 und Ps 139 in: Seip, »Ich lese«, 84ff.

35 Vgl. Ulrich Kropa¢, Bibelarbeit als Dekonstruktion. Neue Perspektiven fiir das
biblische Lernen, KatBl 128 (2003) 269-174; ders., Dekonstruktion. Ein neuer reli-



118 Anne Steinmeier

einem biblischen Text«, so Seip, »kann ruppig, entstellend, kdmpfend
umgegangen werden: Formal gesehen gelangt man so zu einem wortli-
chen Lesen, das eben nicht fundamentalistisch ist: es ist die andere Art,
wortlich zu lesen und sie ist nicht angewdhnt.«3¢ Ernst genommen aber,
das ist mir wichtig zu erginzen, wird eine solche »nicht angewohnte
Lektiire« auch und gerade jenen »Fragen, Gefiihlen, Erfahrungen und
manchmal diffusen Sehnsiichten« der Schiilerinnen und Schiiler Raum
geben, die in ihrer Seele lebendig und voller Bedeutung sind, vielleicht
erst in Umrissen, vielleicht erst noch mehr fiihlbar als in Worten fassbar.
Das bedeutet, wie Friedrich Schweitzer formuliert, die Herausforderung,
»zu wirklichen Dialogpartnern fiir heutige Jugendliche (zu) werden, was
die Offenheit fiir Fragen einschliefit, auf die wir keine fertigen Antwor-
ten haben (Warum gibt es das Bose in der Welt?) oder bei denen es uns
sogar an einer geeigneten Sprache fehlt.« Wenn das nicht gelingt, »wird
die Kluft zwischen Kirche und personlicher Religion oder Spiritualitit
immer grofer werden.«37

Das gilt auch schon fiir Kinder in der Grundschule: Soeben sind Biihnenstiicke fiir
Kinder im Alter von sechs bis acht Jahren erschienen, die die Frage stellen: »Wer
oder was ist Gott?«38 »An der Arche um acht« nimmt die »Wunde« der biblischen
Geschichte auf, dass nur zwei Tiere von jeder Art auf die Arche mitgenommen wer-
den. Drei Freunde, die Pinguine, kénnen das nicht annehmen. Handelt Gott so, dass
er ihren Freund vergisst und ertrinken ldsst? Gibt es Gott tiberhaupt? Sie nehmen
schlieBlich in aller Eile ihren dritten Freund im Koffer als blinden Passagier mit. Die
Taube, die ihn entdeckt, merkt erst spat, beinahe nach der »Reise«, dass sie {iber all
der Miihe der Organisation fiir Noah ihren Freund zuriickgelassen hat. Die offenen
Fragen nach Gott finden sich im letzten Bild wieder: »Der erste Pinguin«, der
zugleich wie die beiden anderen »zu viel, »iiberfliissig« war, vkommt zuriick, weckt
vorsichtig die Taube, sie schldgt die Augen auf und gibt dem Pinguin einen langen
Kuss. Plstzlich halten sie inne und starren beide verlegen in den Zuschauerraum. Die
Taube schlieBt rasch den Vorhang.«39

gionspddagogischer Schliisselbegriff? Ein Beitrag zur Diskussion um das Korrela-
tionsprinzip, RPadB 48 (2002) 3-18. Die prizise Verhéltnisbestimmung zu Jacques
Derrida kann an dieser Stelle nicht vorgenommen werden.

36 Seip, »Ich lese«, 86.

37 Schweitzer, Lebenszyklus, 85f.

38 Rudolf Herfurtner, Ulrich Hub, Kristo gagor, Friedrich Karl Waechter und Ul-
rich Zaum, Spielplatz. Fiinf Theaterstiicke {iber Gott, Frankfurt a.M. 2006, 217f:
»Ausgangspunkt fiir diese Idee war, dass es mit der langsam wachsenden Wahrneh-
mung der Welt zur Entwicklung eines Kindes gehért, die Frage nach dem Warum
und Woher, nach einem Zusammenhang, nach einer Richtung, nach Sinn oder Gott
zu stellen, und dass es nur ganz wenige Stiicke gibt, die diesen Entwicklungsschritt
des Kindes begleiten.«

39 Ulrich Hub, An der Arche um acht, in: Herfurtner u.a., Spielplatz, 45-91, 91.



Ein Bild von Bedeutung — Modernes Theater und Bibel 119
6 Passage

Die Inszenierung des Stiickes »Kindertransport« durch einen Schiiler
von Peter Zadek in Halle?? erziihlt am Beispiel einer Familie vom Ret-
tungsversuch jiidischer Kinder im Zweiten Weltkrieg. Eine Mutter gibt
ihre Tochter nach England, um sie vor den Nazis zu retten. Das ge-
schieht ohne Sprache, ohne Erklirung. Das Médchen wiichst in der ande-
ren Familie auf, das Heimweh wird weniger, irgendwann beginnt sie zu
vergessen. Jahre nach dem Krieg kommt es zu einer Wiederbegegnung:
Die Tochter erinnert sich, der Schmerz und die Verletzung, das wie ver-
schiittete Gefiihl des VerstoBenseins kehrt zuriick, wird bewusst, stirker
als je zuvor. Mutter und Tochter kénnen nicht mehr miteinander spre-
chen. Das Stiick endet im Schweigen.

Das Unaushaltbare, Nichtversohnte, das nicht einfach zu verdndern ist,
hat die Menschen im Theater tief beriihrt, alte und junge gleichermal3en.
Was beriihrt hat, ist die Wahrheit der Figuren. Theater geht »auf den
Grund. Das ist das Interesse des Theaters Zadeks, sein Interesse am Le-
ben, das »aus unlosbaren Gegensitzen«*! besteht, auf »tausend Um-
wege« flihrt, bis der Mensch »sein echtes Wesen, das Innen, seine
Seele«*? findet. Eine Inszenierung wie diese nimmt die Zuschauer in
Prozesse der Dynamik der Seele hinein. Gerade auch junge Menschen.
Theater ist Erfahrung der Passage.

Dabei erlaubt die Inszenierung zugleich Distanz. In der Figur konnen die Wider-
spriiche, das Chaos eine Gestalt finden. Das ist eine gleichsam liturgische Kraft.
Lisst sich auch die Bibel — wieder — in dieser religiosen Kraft erschlieBen? Die Bibel
ist kein Traktat, kein Lehrsatz, sondern voller Erzihlung. Jene Deutung am Ende der
Josephsgeschichte — »Thr gedachtet es bose mit mir zu machen, aber Gott gedachte es
gut zu machen« (Gen 50, 20) — verlangt den Durchgang durch die »Kampfzonen«*3
des langen Weges der Erzihlung. Im Kampf Jakobs in der Nacht ist nicht klar, was
am Morgen sein wird. In diesem Sinne kann man mit Schiilerinnen und Schiilern
vielleicht dariiber ins Gespriich kommen, dass der Glaube an Gott nicht ist ohne die
Prozesse, ohne die »Erfahrung des Durchgangs durch die unlgsbaren Widerspriiche
unserer Existenz«*4. Es ist offen, ob es gut wird. Das ist die religidse Frage.

40 Das Stiick ist 2003 von Harald Fuhrmann inszeniert worden.

41 Mechthild Lange, Peter Zadek, in: Claudia Balk (Hg.), Regie im Theater, Frank-
furt a.M. 1989, 56.

42 Zadek, Das wilde Ufer, 109.

43 Vgl. den Titel einer Ausstellung von Menschcnblldem der ehemaligen Biihnen-
und heute in Berlin arbeitenden freien Malerin Xenia Hausner: Xenia Hausner,
Kampfzone, Kithe-Kollwitz-Museum, Berlin, Staatliches Russisches Museum, St.
Petersburg, Forum Gallery, New York 2000.

44 Vegl. Klaus Bachler und Klaus Dermutz (Hg.), Die AuBenseiter-Welten des Peter
Zadek (Edition Burgtheater 1), Salzburg u.a. 2001, 109.



120 Anne Steinmeier
7 Ein »Augenblick der Liebe«

Allein in dieser Verwundbarkeit ist zu finden, was im Theater bei And-
rea Breth als » Augenblick der Liebe« aufscheint. Sie formuliert explizit:
»(W)enn man nicht mehr nachvollziehen kann, dass der Mensch im
Biindnis mit Gott steht, dann muss man die Finger von dem Stiick
(Tschechow, Onkel Wanja) lassen.«*> Das Stiick stellt die Sinnfrage,
verbunden mit der Frage: Was ist Arbeit? »Es gibt bei allen Figuren« in
diesem Stiick »ein Begehren nach Leben«, ein Begehren, das, wenn es
sich nicht erfiillt, Menschen zu »graue(n) Flecken« werden lasst.#6 Das
Stiick wird durch einen Gegentext mehrfach unterbrochen: »Ein Knecht,
der zu Beginn, zwischen den Akten und am Ende wie ein in sich ge-
kehrter Wanderer durch die Auffiihrung geht, erzihlt immer wieder ein
Gleichnis aus dem Neuen Testament: das Gleichnis von den Arbeitern
im Weinberg. Die Letzten werden die Ersten, und die Ersten werden die
Letzten sein.«*’ Dieses Gleichnis steht als Gegentext zu dem, was das
Stiick erzihlt: dass sich die Menschen in Vereinsamung nur fiir sich
selbst, im schleichenden Zerfall aller Solidaritiit, in zerstérerischer Angst
unterwegs verlieren. In der wie ein Ritual das Schauspiel unterbrechen-
den Wiederholung des biblischen Textes wird eine andere Dimension
offen gehalten, die dann im Schauspiel selbst Ausdruck findet: Die
Sinnlosigkeit wird plétzlich durchbrochen und die verlorene Zeit wie in
einem Gefdl gehalten, als der Arzt Astrow die Amme fragt, »was wohl
die Menschen in ein- oder zweihundert Jahren von ihnen denken werden.
Die Menschen werden nicht an uns denken, erwidert die Amme ruhig,
aber Gott wird es tun.«*® Theater als Zeit, um nachzudenken. Am Ende
»werden von allen Akteuren Tische in den Innenraum geschoben, auf
denen Kerzen brennen. Gegen die Verfinsterung der Welt ... Kerzen.«*?
»(U)ber allem ist immer das >Trotzdem«.«30

Was hier mit den Gegenworten aus dem Neuen Testament inszeniert wird, formuliert
Breth in Goethes Stella als den »dritten Blick«, die Beobachtung einer Handlung
unter einem dritten Auge. Eine Perspektive, in der sie die Figuren als Lernende be-
greift. »Alle Figuren sind Lernende ... Das Lernen ist das Interessante, das Nach-
denken, das Befragen, das Sich-mitteilen-Kénnen ... Dramatische Kriche« kennen ja
wir alle, »das ist auflerordentlich undramatisch.«3! »(D)as miissen wir nicht im Thea-
ter angucken. Wir wollen wissen, was es bedeutet, wenn der Dritte anwesend ist und
einen Blick auf die Begegnung hat. Wie sieht dann eine solche Begegnung aus? Was

45 Breth, in: Die Zeit v. 22.10.1998, zit. in: Dermutz, Andrea Breth, 120.
46 Ebd., 125.

47 Ebd., 122.

48 Ebd.

49 Ebd., 124.

50 Ebd., 133.

51 ‘Ebd.27:



Ein Bild von Bedeutung — Modernes Theater und Bibel 121

heiBt es dann, eine Hand zu reichen oder eine Berithrung zu wagen?« Uber diesen
Blick des »Dritten« »verdndert sich alles«.52

Kommen die Jugendlichen im Religionsunterricht mit ihrem »Begehren
nach Leben« vor? Mit ihren eigenen Vorstellungen, ihren Fragen und
Sorgen um Arbeit und Sinn, in ihrer Angst auch, in diesen Zeiten »ein
grauer Flecken zu werden«? Sind sie Lernende des Lebens und der
Liebe? Gibt es Raum, nachdenken zu konnen, zu spielen, zu experimen-
tieren? Gibt es Raum, um sich wirklich mitzuteilen? Wieweit wagen wir,
als Lehrende selbst, wirklich offene, also auch experimentierende, Ler-
nende zu sein? Lassen wir uns im Unterrichten von Religion auf noch
nicht bekannte, unausgeschopfte Moglichkeiten von Leben und Erken-
nen mit Anderen zusammen, Schiilerinnen und Schiilern, ein? Méglich-
keiten, in denen das Drama des »dritten Blicks« eines biblischen Wortes
»probiert« wird (wie man auf dem Theater sagt)? Der »dritte Blick« ist
kein Stoff, er ist eine andere Perspektive, aber er ist lebendig in bibli-
schen Texten, die zu entdecken sind. Aus denen vielleicht flir Schiilerin-
nen und Schiiler Gegentexte und Sinnrdume erwachsen konnen, denen
sie fiir thr Leben glauben, die sie selbst wollen. Die ihnen »trotzdem«
Perspektiven geben.

Das fithrt auf die Bedeutung von literarischer Erzéhlung fiir die religitse
Erfahrung tiberhaupt zurtick.

8 Das »alte Thema der Teilhabe«33

Die Bedeutung der Erzdhlung liegt in der Erinnerung an die groBere
Sprache. In ihrer anderen Bejahung, die die Widerspriiche nicht auflgst.
In ihrer »groBeren Empfindung«34. Denn was Not tut, erinnert Ivan Na-
gel, ehemaliger Intendant des Schauspielhauses in Hamburg, der aus sei-
ner Geschichte Verfolgung bis in die Verleugnung seiner eigenen Exis-
tenz kennt, ist, »sich mit Erfahrung abzugeben: mit eigener und fremder
Erfahrung.«>> Das ist das Potenzial der Erzdhlung. »Wer wiren wir,
wenn wir uns selbst nicht — wenigstens zeitweise — vergessen konnten

.., wenn wir nicht lernen koénnten ..., wenn wir nicht etwas anderes
werden kénnten, als wir sind?«, hat Susan Sontag gefragt.5¢

52 Ebd., 30.
53 Paul Riceeur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt a.M. 1969,

54 Nagel, in: Willemsen, Das Bithnengespréch.

55 Ivan Nagel, Streitschriften. Politik. Kulturpolitik. Theaterpolitik 1957-2001,
Berlin 2001, 68.

56 Susan Sontag, Dankesrede, in: Friedenspreis des Deutschen Buchhandels. Susan
Sontag. Ansprachen aus Anlass der Verleihung, Frankfurt a.M. 2003, 43-60, 56.



122 Anne Steinmeier

Die Bedeutung der Erzéhlung liegt in der Erinnerung an ein »Mensch-
sein im Werden«’’. Eine Erinnerung, die progressiv zuriickgeht. Sie setzt
voraus, was der franzdsisch-amerikanische Philosoph Paul Ricceur als
zweite Naivitdt bezeichnet hat. Nach dem Verlust kindlicher Glaubens-
vorstellungen und durch den Bildersturz von nicht mehr tragenden Le-
bens- und Trostbildern hindurch kénnen Menschen nur erwachsen wer-
den und ihr Leben — immer wieder auch — neu finden und neu aneignen,
wenn auch Bilder, Gestalten, Symbole neu gefunden werden, in denen
Sinn erarbeitet und zugleich neu empfangen wird. »Ich, der Leser, die
Spielerin, der Zuschauer, »finde mich nur, indem ich mich verliere.«>8
Im Medium der symbolischen Welt vermag eine Erzéhlung in »imagina-
tive ... Verdnderungen« zu bringen.>® Kénnen junge Menschen sich
selbst als andere erfahren, gemeinsam probieren und verstehen. Werden
»wie die Kinder« (Mt 18,3) bedeutet darum nicht infantile Regression,
sondern erschlieBt die Fahigkeit der Imagination, die Freiheit der Phan-
tasie, der anderen Empfindung. Und darum auch die Freiheit anzufangen
und zu verdndern. Erzdhlungen kénnen so die Bithne 6ffnen fiir ein Sich-
Neu-Verstehen im Medium der anderen symbolischen Welt, der literari-
schen Erzdhlungen, der Erzihlungen auf dem Theater und der Erzdhlun-
gen der Bibel. Auf einen »Entwurf von Welt« hin, »die ich bewohnen
kann«®. Im Wagnis der Inszenierung, im Spiel und im gemeinsamen
radikal offenen Nachdenken auf den wechselnden Biihnen, unter dem
»dritten Blick«, kann Religionsunterricht zu solchem Entwurf bilden.

Dr. Anne Steinmeier ist Professorin fiir Praktische Theologie an der Theologischen
Fakultdt der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg

57 Vgl. den Titel des Buches von Eilert Herms, Menschsein im Werden. Studien zu
Schleiermacher, Tiibingen 2003.

58 Paul Riceeur, Philosophische und theologische Hermeneutik, in: Ders. und
Eberhard Jiingel, Metapher. Zur Hermeneutik religivser Sprache (EvTh: Sonder-
heft), Miinchen 1974, 33.

59 Riceeur, Philosophische und theologische Hermeneutik, 33.

60 Ebd., 32.



