2.4

Regina Ammicht Quinn

Risiken und Nebenwirkungen:
Wann sind Vorbilder »gut«?

| Anthropologische und theologische Uberlegungen

1 Wenn Herr K. einen Menschen liebte, erste Version

»Was tun Sie«, wurde Herr K. gefragt, »wenn Sie einen Menschen lie-
ben?« »Ich mache einen Entwurf von ihm«, sagte Herr K., »und sorge,
dass er ihm dhnlich wird.« »Wer? Der Entwurf?« »Nein«, sagte Herr K.,
»der Mensch.«!

Bertolt Brechts Text aus den »Geschichten von Herrn K¢, der ein Herr
wKeiner« und darum auch ein Herr »Jedermann ist, ist ein widerstindi-
ger Text. Es ist ein Text, der sich auf einer Ebene als destruktiver Text
lesen lisst: In dieser Lesart erscheint die Liebe, von der Herr K. spricht,
als ihr eigenes Gegenteil. Die oder der Geliebte ist kein Subjekt, keine
Person, lediglich das Phantombild eigener Wiinsche. Diese »Liebe« ist
nichts weiter als schlecht verkleidete Instrumentalisierung: Das Vor-
Bild, der Entwurf, den Herr K. sich macht, ist eine Norm, die jede Sub-
jektivitiat, jede Eigenwilligkeit, jeden Eigensinn zunichte macht. Das
Vor-Bild ist nicht Liebe, sondern Gewalt.

Herr K. selbst hat hier durchaus Vorbilder. Da gibt es den Kiinstler
Pygmalion, dessen Geschichte am ausfiihrlichsten bei Ovid geschildert
wird? und der, durchaus erfahrungsgesittigt, ein Frauenfeind ist. Pygma-
lion schafft eine Elfenbeinstatue, die fiir ihn die ideale Frau représentiert,
und verliebt sich in sie. Aphrodite erhért seine Bitten, die Statue wird unter
seinen Liebkosungen lebendig, und wenig spéter wird ein Sohn geboren.
Diese Geschichte hat in einer Vielzahl von Folge-Geschichten unsere
Kulturgeschichte geprigt — nicht nur George Bernard Shaws Professor
Higgins (Pygmalion, 1923), der aus dem Blumenmédchen Eliza einen
(ordentlichen) Menschen macht, sondern auch Richard Powers »Galatea
2.2« (2000), wo »Helen«, das weibliche Idealbild schlechthin, ein intel-
ligenter, mann-geborener Computer ist. All diese Geschichten sind Ge-
schichten iiber Vor-Bilder im eigentlichen Sinn des Worts. Sie handeln
von Bildern, die das genaue Endprodukt beschreiben, manchmal auch
noch Zwischenschritte auf dem Weg zu diesem Endprodukt.

1 Bertolt Brecht, Geschichten vom Herrn Keuner, in: Ders., Gesammelte Werke,
Bd. 12, Frankfurt a.M. 1973.
2 Metamorphosen, Buch 10, Vers 243ff.



66 Regina Ammicht Quinn

Im padagogischen Kontext — und Shaw’s »Pygmalion« ist ein solcher
sozio-pddagogischer Kontext — wird diese Padagogik schwarz. Hier gibt
es dann zwei grundlegend unterschiedliche Klassen von Menschen:
diejenigen, die die Vor-Bilder machen, entwerfen, gestalten, gebdren
oder als Tradition weiter tragen, und diejenigen, die nach diesen Vor-
Bildern gestaltet werden sollen. Das sind nicht nur die Liebes- und Le-
benspartner, die man sich, psychologisch durchaus erklirbar, nach einem
bestimmten Bild formen mdochte, sondern, vor allem, die Séhne, die
werden sollen, wie der Vater ist, die Tochter, die das ungelebte Leben
ihrer Miitter leben sollen. In einer iiberzeugenden Wende hat die Pida-
gogik inzwischen selbst diese eigene Geschichte kritisiert.

Wenn heute in der Padagogik von Vorbildern die Rede ist, dann es geht
um (bis zu einem gewissen Grad) selbst gewi#hlte Vorbilder; es geht um
Menschen, die in besonderer Weise gelebt haben, die in besonderer
Weise Probleme und Schwierigkeiten gemeistert haben, die in besonde-
rer Weise auf die Note der Welt reagiert haben, die in besonderer Weise
Mensch geworden sind. Im theologischen Kontext gilt all das — und zu-
sitzlich eine besonderer Weise der Gottesbeziehung, so dass in diesen
Vorbildern exemplarisches Menschsein und zugleich exemplarisches
Menschsein im Angesicht Gottes sichtbar wird.

Vorbilder erfiillen die Sehnsucht vor allem heranwachsender Menschen
nach Orientierung und Verbundenheit. Weil diese Orientierung nicht als
trockene Norm oder Regel formuliert ist (etwa: du musst die Schépfung
als Geschenk Gottes achten), sondern in Menschen verkdrpert ist (etwa
dem Heiligen Franziskus), ist sie zugleich Motivation zum Handeln.
Damit sind Vorbilder unerldsslich: In ihnen verbindet sich moralische
und religidse Orientierung mit moralischer und religiser Motivation.
Und dennoch: Die Grenze zwischen guten, konstruktiven Vorbildern und
schlechten, destruktiven Vorbildern ist flieBend. Dies ist insbesondere im
religiosen Bereich der Fall. Zum einen gibt es hier, frommigkeitsge-
schichtlich, eine groBe Auswahl an Vorbildern, die Risiken und Neben-
wirkungen haben; zum anderen kénnen auch die konstruktivsten Vorbil-
der unter bestimmten Umstinden und in bestimmten Zusammenhingen
destruktiv wirken.

Damit muss hier selir genau nachgedacht werden: Wann kénnen Vorbil-
der ein destruktives Potential haben?

2 Vorbilder (1): Marie Margaréte Alacoque
»Wie Blumen, die einen siiBeren Duft ausstromen, wenn man sie zer-

quetscht, so wurden ihre Tugenden durch ihr Leiden perfekter und dem
Heiligen Herzen Jesu wohlgefilliger«® — so schreibt einer ihrer Biogra-

3 Zit. n. Louisa Young, The Book of the Heart, London 2002, 210 (eigene Uber-
setzung). Vgl. dazu: Heilige Margareta Maria Alacoque. Leben und Offenbarungen



Risiken und Nebenwirkungen: Wann sind Vorbilder »gut«? 67

fen liber Marie Margaréte Alacoque, 1647 in der Nihe von Autun gebo-
ren. Marie Margaréte wichst in einer komplizierten und ungliicklichen
Situation auf und beginnt, so sie selbst im Riickblick, im Alter von 16
Jahren groBe Siinden zu begehen, etwa ein schones Kleid anzuziehen
oder sich an Karneval zu verkleiden — ein Vorfall, der sie, wie in ihrer
Autobiografie deutlich wird, ihr ganzes Leben lang mit groBer Reue be-
schiftigt hat. 24jdhrig tritt sie ins Kloster ein; hier wird ihr gesagt, sie
solle von ihrer Seele als weiBer Leinwand denken, auf die Gott allein
malt. Fiir sie bedeutet das, diese weille Leinwand rigoros zu reinigen,
Demiitigungen zu suchen, sich Scherben ins Bett zu legen, Asche auf ihr
Essen zu streuen. In der Krankenpflege beginnt sie, die Wunden und Ge-
schwiire der Kranken zu kiissen und deren korperliche Absonderungen,
Eiter, Erbrochenes, zu essen und zu trinken. Eine lange Abfolge solcher
Geschichten in der Autobiografie und den Biografien ist Kennzeichen
einer ununterbrochenen, hochst intensiven und schwierigen Beziehung
zu Christus, der ihr die heiB ersehnte Liebe manchmal, die hei3 ersehnte
Liebe in Form von Bestrafung fast immer gewéhrt.

1673 erscheint ihr Christus zum ersten Mal; er offnete seine Brust,
nimmt sein Herz heraus und zeigte es ihr. Es ist mit einer Dornenkrone
umwunden, und ein Kreuz wichst daraus hervor. In einer spiteren
Vision, bei der die Brust Christi einem »Glutmeer« gleicht, spricht Jesus
von der Kilte und Abweisung, die er von den Menschen erféhrt: »Mache
deshalb wenigstens du mir diese Freude, fiir ihre Undankbarkeit soweit
Siihne zu leisten, als du es nur vermagst.«* Weitere Visionen, insgesamt
sechzig, folgen; Marie Margarétes Gottesrede wird zur Grundlage des
1856 eingeflihrten Herz-Jesu-Fests.

Marie Margaréte Alacoque ist heute eine fremde Gestalt aus einer frem-
den Zeit, eine Barockgestalt mit einer {iberaus starken und zugleich per-
vertierten Sinnlichkeit, in der Lust und Leid verschwimmen. Wir kénnen
sie nicht als abstruse oder absurde Gestalt der Frommigkeitsgeschichte
mit psychiatrischem Erscheinungsbild abtun — dazu war sie zu wichtig.
Vor allem im franzosischsprachigen, aber auch im englischsprachigen
Bereich gibt es eine iiberwiltigende Anzahl von (Madchen-)Schulen, die
nach ihr benannt und ausgerichtet waren und sind; ihre geistlichen An-
leitungen und die populidren Versionen ihres Lebens sind vor allem dort
verbreitet, wo Madchen in besonderer Weise konfessionell eindeutig er-
zogen werden und Frauen in besonderer Weise eine spezifische Anlei-
tung fiir geistliches Leben bekommen sollen.

Was lernt man, wenn man sich Marie Margaréte als Vorbild wihlt? Man
lernt, dass eine Beziehung zu Christus eine in Liebe verkleidete Macht-

von ihr selbst geschrieben und ergiinzt durch Zeitgenossen, Freiburg/Schweiz 1994;
Hildegard Waach, Margareta Maria Alacoque — Botin des Herzens, Eichstitt 1992,

4  Zit. n. Josef Stierli, Die Entfaltung der kirchlichen Herz-Jesu-Verehrung in der
Neuzeit, in: Ders. (Hg.), Cor Salvatoris. Wege zur Herz-Jesu-Verehrung, Freiburg
1954, 137-165. 140f.



68 Regina Ammicht Quinn

beziehung ist, die Unterwerfung fordert. Man lernt, dass durch offensiv
praktizierte Selbstlosigkeit und Selbstverachtung religioser Ruhm ge-
wonnen werden kann. Und man lernt, dass Leiden im Zentrum der
christlichen Botschaft steht und dass die Aufforderung zum Leiden ein
moralisch unhintergehbares Gebot ist.

Die Religionspddagogik heute bewegt sich auf einem anderen theologi-
schen und anthropologischen Fundament. Marie Margaréte Alacoque
scheint als Vorbild vollig tiberholt, der Bruch zwischen ihr und der
MTV-Generation uniiberbriickbar. Dennoch kann und darf nicht iiber-
sehen werden, dass diese Gestalt ekklesiologisch und theologisch ein-
flussreich war — und ist: Die vor kurzem heilig gesprochene Sr. Faustyna
ist eine ihrer Folgegestalten des 20. Jahrhunderts; Katharina von Emme-
rich in anderer Weise eine Nachfolgerin des frithen 19. Jahrhunderts;
ihre Leidensmystik wurde von Clemens Brentano spitromantisch litera-
risch verarbeitet® — und von Mel Gibson griindlich studiert, der in seinem
Film »Die Passion Christi« (2004) durch die plakative Visualisierung des
Ausmalles des Leidens die Erlgsungstat beglaubigen und vergrofiern
will.

Das bedeutet, dass das direkte Vorbild in den Hintergrund geriickt ist,
dass aber unterschwellig ihr theologischer Einfluss wirkt. Marie Marga-
rete ist aber vor allem interessant, weil an ihrer Gestalt — in VergrioBe-
rung und Vergroberung — drei Merkmale sichtbar werden, die auf die
mogliche Destruktivitdt von Vorbildern im religiésen Bereich verweisen.
Und diese drei Merkmale sind nicht trivial und nicht iiberholt.

3 Drei Merkmale der Destruktivitit

Das erste Merkmal ist ein religioser Masochismus. Religitser Maso-
chismus basiert auf einer Form der Kreuzestheologie, die sich auf das
Kreuzesereignis als isolierte Tatsache konzentriert und durch das Ereig-
nis die Geschichte ersetzt, die zum Kreuz gefiihrt hat. Das Kreuz als Pa-
radigma des Leidens bringt dann eine Mystik des Leidens hervor, die
eine Mystik der Nachfolge vereinnahmt: Leiden wird zur einzigen Form
der Nachfolge. An diesem theologischen Ort ist die christliche Mirty-
rertradition angesiedelt, die iiber weite Strecken der Kirchengeschichte
eine Martyrerspiritualitdt war und eine Spiritualisierung des Leidens in
intensiver Weise erméglichte.

Zugleich ist in dieser Frage des religiésen Masochismus groBie Vorsicht geboten:
Nicht jedes im Glauben gut oder freiwillig ertragene Leid deutet schon auf Maso-
chismus hin. Wo ertragenes Leid als Kennzeichen der reifen Personlichkeit und wo

5 Clemens Brentano, Das bittere Leiden unseres Herrn Jesus Christus, nach den
Betrachtungen der Augustinerin von Diilmen Anna Katharina Emmerich, aufge-
schrieben und mit einem Lebensabriss der Begnadeten versehen von Clemens Bren-
tano, Stein am Rhein '71996.



Risiken und Nebenwirkungen: Wann sind Vorbilder »gut«? 69

es als Kennzeichen einer masochistischen Persénlichkeit ist, entscheidet sich letztlich
allein am Selbstwertgefiihl. Ein Mensch, der sich selbst und anderen — und vor allem
Gott — nur dann wert ist, wenn dieser Wert sich negativ #uBert — in Leid, Strafe,
Verlust und Versagen —, hat die Grundziige einer masochistischen Personlichkeit im
religivsen Kontext. Leid wird dann nicht in die Personlichkeit integriert, sondern
wird zur Basis und Voraussetzung, ohne die die Person — in den eigenen Augen und
den Augen Gottes — nicht ist.

Das zweite Merkmal, iiber weite Strecken mit dem ersten verbunden, ist
eine normativ fixierte Geschlechterrolle. Werden Vorbilder unhinterfragt
in eine dualistisch gespaltene Wirklichkeit eingefiigt oder bringen eine
dualistisch gespaltene Wirklichkeit hervor, dann haben sie Risiken und
Nebenwirkungen. Dualistisch gespaltene Wirklichkeiten bauen auf
geschlechtlich markierte Tugenden; traditionell sind die Tugenden des
offentlichen Lebens — Durchsetzungsvermogen, Ausdauer, Selbst-
bewusstsein etc. — miénnlich markierte Tugenden, die Tugenden des
privaten Lebens — Selbstlosigkeit, Fiirsorge, Bescheidenheit, Hingabe
etc. — weiblich markiert. Obwohl in der »fliichtigen Moderne« (Zygmunt
Bauman) die Sehnsucht nach solchen klaren Zuschreibungen wieder er-
wacht ist, sind sie letztlich destruktiv: Die Frage nach dem guten und
gliicklichen Leben als geschlechtlicher Mensch wird hier im Sinn einer
normativ fixierten menschlichen Nafur beantwortet — und damit nicht
oder falsch beantwortet.

Vor allem das Frauenbild der christlichen Frommigkeitsgeschichte hat hohe Anteile
solcher geschlechtsspezifischen Tugenden. Hier findet sich Maria — eine leere Ge-
stalt zwischen der reinen Magd und der Kénigin — und Eva — eine gefiillte Gestalt —
als Siinderin und Verfiihrerin, Zwischen diesen beiden Grund-Bildern, eines uner-
reichbar, das andere nicht anzustreben, bleibt wenig Raum fiir positive Vorbilder.
Damit ist Marie Margaréte Alacoque eine folgerichtige Gestalt: Hier wird Weiblich-
keit mit Unterwerfung und Leidensbereitschaft verbunden, und die Macht, die
dadurch ausgeiibt wird, wird verschwiegen.

Das dritte Merkmal ist der Totalitarismus eines Vorbilds. »Totalitér« ist
ein Vorbild, das keine anderen Bilder neben sich zuldsst, das vorgibt,
alle Lebensbereiche eines Menschen zu strukturieren, das Antworten
gibt, ohne dass es Raum fiir Fragen gab, das einen Perfektionismus vor-
gibt, der jede Nachahmung oder auch Nachfolge nur defizitér erscheinen
lasst und der keine Anfragen an das Vorbild zuldsst. Solche Vorbilder
sind nicht einfach autoritir, sondern »totalitir«, weil diejenigen, die sich
diese Vorbilder zu Eigen machen, nicht wachsen koénnen. Unmittelbar
einleuchtend ist dieser Totalitarismus bei Vorbildern immer im Blick auf
die »Anderen«, die um der Ehre Gottes willen bereit sind zu verletzen,
zu toten; oder, weniger 6ffentlich, sich selbst und andere zu missachten.
Solche »totalitiren« Vorbilder lassen keine Fragen zu, weil jede Frage
schon Zeichen des Unglaubens ist; sie lassen auch keine historisch-kriti-
sche oder kulturkritische Einordnung zu, weil damit eine Relativierung
von Aussagen und Handlungen verbunden zu sein scheint. Sie lassen



70 Regina Ammicht Quinn

damit nicht zu, dass Vorbilder in Wachstumsprozesse eingebunden sind,
dass Schritt fiir Schritt Personen und Inhalte sich voneinander 16sen und
getrennt betrachtet und diskutiert werden kénnen.

Bei Marie Margaréte Alacoque wird dies alles in Uberzeichnung sichtbar: Ihre
Gestalt lebt vom religiésen Masochismus und der damit verbundenen fixierten Ge-
schlechterrolle, und sie wird totalitdr dort, wo die eigene Unerreichbarkeit potenziert
wird durch die aufdringliche Zuriicknahme der eigenen Person.

4 Vom Bilderverbot zum Vorbilderverbot?

Brauchen wir also, analog zu dem jiidisch/christlichen Bilderverbot, ein
Vor-Bilderverbot? Das jiidische Bilderverbot, eine Erinnerung Israels an
die bilderlose nomadische Kultur, ist im Wesentlichen ein Verbot des
Kultbildes. Dieses Verbot hat eine doppelte Zielrichtung und bezieht
sich auf Inhalt und Form, auf das, was im Bild reprisentiert wird, und
die Art der Reprisentation. Damit erinnert das Bilderverbot an die
Ambivalenz von Bildern. Das in ithnen Reprisentierte steht immer in
Gefahr, zur Reprisentanz selbst und damit zu irgendeinem goldenen
Kalb zu werden. So spricht das Verbot des Kultbildes von Gottes Macht
und GroBe in einer Weise, in der jede menschliche Darstellung diese
Macht und GrofBle verkleinern und verweltlichen muss.

Jakob Taubes® hat darauf aufmerksam gemacht, dass das jiidische Bil-
derverbot als Machtkritik gelesen werden kann. Fiir Taubes ist im Bil-
derverbot die Gewaltentrennung zwischen geistlicher und weltlicher
Macht zentral: Kein weltlicher Herrscher darf im Namen Gottes oder als
Gott herrschen. Der angemessene Ausdruck dafiir ist der leere Keruben-
thron, der deutlich macht, dass der leere und zugleich iiberaus gefillte
Platz Gottes genau so bleiben muss: leer.

Heute ist die Kritik der »Reprisentation« zu einem wesentlichen theore-
tischen Baustein der Postmoderne geworden. Diese Kritik der Repré-
sentation hat einen sprachtheoretischer Aspekt (in der Frage nach dem
Zusammenhang von Zeichen und Bezeichnetem), geht aber {iber ihn hin-
aus. Denn Reprisentation heifit: Bild, Vorstellung, Vergegenwirtigung,
Stellvertretung. Die Kritik der Représentation macht auf den Bruch zwi-
schen Dargestelltem und Darstellung, zwischen Bild und Urbild, zwi-
schen Vergegenwirtigung und Wahrheit aufmerksam und warnt davor,
diesen Bruch zu tiberdecken oder zu iiberspielen — immer im Bewusst-
sein, dass es keinen Weg jenseits der Repriisentation zur Wahrheit geben
kann. Wir konnen nicht bilderlos denken, triumen, planen und leben.
Bilder im weitesten Sinn des Wortes machen die Substanz unseres Be-
wusstseins aus. Wir brauchen Bilder, und weil wir Bilder brauchen,
brauchen wir auch Vorbilder.

6 Jakob Taubes, 1948-1978: Dreiflig Jahre Verweigerung, in: Ders., Ad Carl
Schmitt. Gegenstrebige Fiigung, Berlin 1987, 73.



Risiken und Nebenwirkungen: Wann sind Vorbilder »gut«? 71

Bilderverbot und Repriisentationskritik aber bleiben entscheidende Ele-
mente einer sowohl religitsen als auch zeitgendssischen spdtmodernen
Anniherung an Bilder und Vorbilder. Vorbilder, so die Kritik der Repré-
sentation, miissen immer kritisch iiberpriift werden. Dies ist nicht die
Aufgabe der Kinder, die sich von einem Helden mitreilen lassen; es ist
aber die Aufgabe der (Religions-)Pddagogik, ein solches Instrumenta-
rium der Kritik bei Kindern allmihlich aufzubauen. Vorbilder, so die
Lesart des Bilderverbots als Machtkritik, miissen vor allem auf einen
Punkt hin kritisch iiberpriift werden — auf ihr Eingebundensein in
Machtdiskurse.

5 Vorbilder (2): »Slam«

»Slam« ist der Titel des letzten Romans von Nick Hornby’. Sam, der
Protagonist, ist Skater — einer mit Skateboard, nicht auf Schlittschuhen —,
und ein »Slam« ist ein gewaltiger Sturz beim Skaten. »Sam« ist nur
einen kleinen Buchstaben entfernt vom »Slam«, und genau dies ist das
Thema des Buches. Sam erfiihrt an seinem 16. Geburtstag per SMS, dass
er Vater wird — gerade zu dem Zeitpunkt, an dem die leidenschaftliche
Beziehung zu Alicia abgekiihlt ist.

Die Geschichte, erzihlt in der Stimme des sich selbst und andere genau
beobachtenden Jugendlichen, ist die Geschichte dieses »Slams«, eine
Geschichte der Unsicherheit und Angst, Enttiuschung und Uberforde-
rung; die Geschichte ist nicht ohne Komik und nicht ohne ein fantasti-
sches, moglicherweise sogar spirituelles Moment. »Wenn ich die Ge-
schichte richtig erzihlen will«, so Sam zu Beginn, »ohne irgendwas zu
verstecken, dann gibt es was, das ich gestehen muss, weil es wichtig ist.
Also. Ich weiB, dass es blod klingt, und ich bin normalerweise nicht so
jemand, ehrlich. Ich glaube auch nicht an Geister oder Reinkarnation
oder so oder an irgendwelche komischen Sachen. Aber das, das hat ein-
fach angefangen und [...]. Jedenfalls. Ich sags jetzt einfach, und ihr
konnt denken, was ihr wollt. Ich rede mit Tony Hawk, und Tony Hawk
antwortet« (S. 3). Tony Hawk, kurz: TH, das sollten die LeserInnen des
Romans wissen, ist eine wirkliche Person des wirklichen Lebens; er ist
der weltbeste Skater, und es gibt ein Buch mit dem Titel »Hawk — Occu-
pation: Skateboarder«8. Dieser Tony Hawk hiingt als Poster, lebensgrof,
in Sams Zimmer an der Wand, und dieses Buch ist Sams »Bibel« (S. 86).
Er hat es vierzig oder fiinfzig Mal gelesen. »Bibel« ist die richtige Be-
zeichnung fiir Sams Gebrauch des Buches: »Ich glaube, es ist das beste
Buch, das je geschrieben wurde, und nicht nur, wenn du ein Skater bist.

7 Nick Hornby, Slam, London 2007. Die Ubersetzungen sind eigene Ubersetzun-
gen.,
8 New York 2002.



72 Regina Ammicht Quinn

Jeder sollte es lesen, denn auch wenn man Skaten gar nicht mag, da ist
trotzdem irgendwas drin, von dem man was lernen kann« (S. 5).

Sam, der das Buch mehr oder weniger auswendig kann, ist sich auf einer
Ebene wohl bewusst, dass das Gesprich mit seinem Vorbild aus Versatz-
stiicken seines Buches besteht. Aber es ist ein Gesprich. »Klingt das nun
alles verriickt? Vermutlich. Aber es ist mir wirklich egal. Wer redet nicht
mit irgendjemand in seinem Kopf? Wer redet nicht mit Gott oder seinem
Haustier oder mit jemand, den man geliebt hat und der gestorben ist,
oder einfach nur mit sich selbst? TH [...] Er war nicht ich. Aber er war,
wer ich sein wollte, und das macht ihn zur besten Version von mir selbst,
und das kann wohl nicht schlecht sein, wenn die beste Version von dir
selbst an der Wand in deinem Zimmer hingt und dir zuschaut und auf
dich aufpasst. Das gibt dir das Gefiihl, dass du dich selbst nicht enttdu-
schen darfst« (S. 8). Aber natiirlich ist ein solches Poster keine Garantie
dafiir, dass man sich selbst nicht enttduscht. Als Sam erfihrt, dass seine
Freundin schwanger ist, wird Sam auch von TH enttduscht: »Was soll
ich tun? fragte ich. Erzdhl mir nichts von deinem Leben. Sag mir was
iber mein Leben. Sag: Sam, das musst du jetzt machen wegen Alicia
und dem Baby, und dann gib mir ein paar Antworten. — Riley erforderte
Verdnderungen in unserem Leben, und Cindy und ich suchten nach
einem Weg, damit das geschehen konnte, sagte er. Riley war sein Sohn.
Sein Sohn war mir vollig egal« (S. 189). »Ja, Mann, vielen Dank, sagte
ich. Ich war base auf ihn. Man konnte mit ihm nicht {iber ernste Sachen
reden, und dabei war er doch selber Vater. Ich versuche ihm zu sagen,
dass die Welt gerade untergeht, und er erzdhlt mir was von kickflip
McTwists und half-cap frontside blunt reverts®. Ich entschied, das Poster
abzuhdngen [...]. Ich musste weiter kommen. Wenn er so toll ist, warum
konnte er mir nicht helfen? Ich hatte getan, als wiére er ein Gott, aber er
war keiner. Er war nichts. Nur ein Skater« (S. 84f).

»Slam« ist damit eine komplexe Vorbild-Geschichte. Hier ist ein Ju-
gendlicher, der sehr wohl weil}, dass das Vorbild und sein eigenes Ich-
Ideal sich iiberlagern; die Realitdt der Vorbild-Gestalt aber gibt diesem
Ich-Ideal Gestalt und Wirklichkeit, Orientierung und Motivation. Diese
Konstruktion bricht zusammen, als das Leben selbst zusammenbricht.
Wirklichen Rat, echte Orientierung, Hilfe, Beistand — das alles kann das
dieses Vorbild nicht erzeugen.

In dieser Krise geschieht aber dann etwas Eigentiimliches. TH hort auf,
sich selbst zu zitieren und beginnt, jedenfalls in Sams Wahrnehmung, zu
handeln. Der realistische Roman wird hier durchsetzt von Stilmitteln der
fantastischen Literatur. Sam wird in die Zukunft »gebeamt« und erlebt
einzelne Szenen und Tage seiner Zukunft — aber als der gegenwirtige
Sam: Eine Nacht, nicht lange nach der Geburt des Babys, im Kinderzim-
mer Alicias, in dem sie nun zu dritt wohnen; Sam als der gegenwirtige

9 Informationen fiir Nicht-Skater z. B. unter www.skateboardschule.de/tricks.htm -
23k



Risiken und Nebenwirkungen: Wann sind Vorbilder »gut«? 73

Sam hat nicht die geringste Ahnung, wie man Windeln wechselt oder mit
der iibermiideten, iiberforderten, ungewaschenen Alicia umgeht. Ein
Tag, an dem er das inzwischen zweijdhrige Kind zum Kinderarzt bringen
soll, aber — als der gegenwirtige Sam — nicht einmal weil}, wie dieses
Kind heiBit, geschweige denn, wie man mit dessen Wut- und Angst-
anfillen umgeht. Sam macht alles falsch, was man falsch machen kann,
die Tage sind fiirchterlich — die Horrorvision eines guten Lebens.

Sowohl Sam als auch die LeserInnen verstehen zunéchst nicht, was der
Sinn dieser Aktionen ist. Fiir eine Lektion, so Sam, »ist es zu spét« (S.
94), und ein »Hittest-du-nur-nicht«-Vorwurf ist wenig hilfreich. Das
Leben geht aber weiter, und Sam macht eine grundlegende Erfahrung:
»Als ich an die Stiicke Leben kam, die ich vorher schon gelebt hatte,
sind so ziemlich die gleichen Sachen passiert wie beim ersten Mal — aber
aus anderen Griinden und mit anderen Gefiihlen« (S. 276). Die schon
erlebte Nacht nach der Geburt des Kindes ist auch in Wirklichkeit
schwierig — aber zugleich erlebt er, dass nichts stiller und friedvoller sein
kann als ein Zimmer, in dem ein schlafender Sdugling atmet.

Die Geschichte endet mit einer weiteren Zukunfts-Szene, bei der Sam wieder einmal
nicht die geringste Ahnung hat, wo er ist oder wie die junge Frau neben ihm heifit. Es
ist aber eine Szene, die Sams grofite Angst besénftigt: die Angst, nicht zugleich ein
befriedigendes Leben fithren und fiir ein Kind sorgen zu konnen; die Angst, das, was
er soll und will, nicht zu kénnen. In seiner Zukunft gibt es eine neue und gute Bezie-
hung, und es gibt den Kontakt zu Alicia und die Sorge fiir sein Kind. »Die Sache sah
gut aus [...], aber es war ein langer Weg von da, wo ich war, weit weg in der Ge-
genwart, bis hierhin. Dazwischen musste gearbeitet, gestritten, das Kind versorgt,
Geld aufgetrieben und Schlaf verloren werden. Ich konnte es aber. Ich sah das. Ich
wiirde hier jetzt nicht sitzen, wenn ich das alles nicht konnte, oder? Ich glaube, das
war es, was Tony Hawks mir die ganze Zeit sagen wollte« (S. 293).

6 Vorbilder, Miindigkeit, Eigensinn

Marie Margaréte Alacoque und Tony Hawks haben, zumindest als Vor-
bilder, einiges gemeinsam. Beide bieten fiir den jeweiligen Erfahrungs-
kontext Projektionsflichen fiir Ich-Ideale. Beide haben in ihrem jeweili-
gen Kontext AuBergewdhnliches getan. Und fiir beide ist die jeweilige
Anndherung an die Gestalt tendenziell fundamentalistisch: Wahrheiten
sind festgeschrieben und konnen hochstens ausgewihlt werden.

In Krisensituationen scheint das Vorbild Alacoque zundchst deutliche
Vorteile zu haben. In ihrem Wahrheits-Repertoire findet sich die Sinn-
gebung von Krisen, indem Ungliick und Leid als Siihnopfer gedeutet
werden kénnen. Der weltbeste Skater ist hier einfach sprachlos, weil sein
Repertoire diesen Bereich nicht abdeckt, sondern hichsten die Bereiche,
in denen man nach einem »Slam« aufsteht, den Staub von der Kleidung
klopft und es noch einmal versucht. Aber auch Alacoques Lésungsmdg-
lichkeit wird kaum die kulturelle Barriere zwischen dem 17. Jahrhundert



74 Regina Ammicht Quinn

mit einer bestimmten religidsen und psychischen Situation und postmo-
dernen Lebenswelten tiberbriicken. Damit bestehen beide Vorbilder den
Lackmustest nicht: auch dann Vorbild zu bleiben, wenn es existentiell
schwierig wird.

Die Metapher des In-die-Zukunft-Beamens durchbricht diese Struktur.
Hier handelt das Vorbild. Es handelt aber anders als erwartet, nicht mit
Ratschlidgen und Anleitungen, auch nicht mit einer ausgestreckten Hand.
Das Vorbild entldsst den Jugendlichen aus der jetzigen Beziehung und
zeigt ihm die Zukunft — nicht als moralische Lektion, sondern als Eir-
moglichung. Sam merkt, dass er kann, was er will und soll.

Wann also sind Vorbilder im moralischen Sinn guf? Sie sind es, so die
Lektion aus »Slam«, wenn sie nicht moralisieren, sondern ermdglichen.
Sie sind dann gut, wenn sie fiir ein reiches, nicht fiir ein verarmtes Leben
stehen; sie sind gut, wenn sie Menschen nicht auf kulturelle Rollen fest-
legen; sie sind gut, wenn sie nicht totalitir sind: wenn sie befragt, in
Frage gestellt und kritisiert werden konnen und wenn sie dieses Befragen
selbst hervorrufen.

Im christlichen Kontext gibt es daflir selbst ein Vor-Bild: Eine Para-
phrase von Joh 15,15 konnte lauten: »Nicht mehr Knechte und Migde,
Dienerinnen und Diener nenne ich euch, denn die Knecht und Magd wis-
sen nicht, was die Herrschaft tut; euch aber habe ich Freundinnen und
Freunde genannt.« Dieses christliche Selbstverstindnis ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass das Frei- und Miindigwerden der Knechte und Migde
die Grofle des Herrn nicht vermindert, sondern bestétigt. Wenn Vorbilder
im christlichen Kontext auch Représentanzen des Géttlichen sind, dann
wird hier ein klares Kriterium vorgegeben. Christus, das klarste aller
Vorbilder, setzt frei und verwandelt eine grundlegende asymmetrische
Beziehung in eine Freundschaftsbeziehung. Ein solches Vorbild ist kein
Vor-Bild, keine Beschreibung eines Fertigprodukts, das jedes Sub-
jektsein zerstort; es ist ein Vorbild, das Raum schafft: Raum fiir Fragen,
fiir Wissen und fiir Miindigsein.

7 Wenn Herr K. einen Menschen liebte

Das Entlassen in die Zukuntt ist die gréBte Leistung, die ein Vorbild
erbringen kann. Im besten Fall kann aus einer asymmetrischen Bezie-
hung der Orientierung und Motivation, aber auch der Verehrung und
Nachahmung eine Freundschaftsbeziehung werden. Dies wirft neues
Licht auf Brechts Herrn K.

Ein anderer, der das Pygmalion-Motiv aufnimmt, ist Jean Paul. »Einfiltige, aber gut
gemeinte Biographie einer neuen angenehmen Frau von blofem Holz, die ich ldngst
erfunden und geheiratet«!? — so nennt er eine kleine ironische Novelle. Die ideale

10 In: Klaus Vélker, Kiinstliche Menschen, Miinchen 1971, 139-180.



Risiken und Nebenwirkungen: Wann sind Vorbilder »gut«? s

hélzerne Gattin ist nicht nur schén, sondern hat auch ein Gesicht, in das hinein »nicht
nur die natiirliche Moral [...], sondern auch die geoffenbarte«!! geschnitzt ist. Nur
sie ist wirklich zu lieben und zu kontrollieren. SchlieBlich ist ein leises Klopfen im
Leib der Holzfrau zu héren ist, das der Ich-Erzihler iibergliicklich als schlagenden
Puls und beginnendes Leben versteht; in Wirklichkeit ist aber das Ende da: Wer
klopft, ist der Holzwurm, die lebendige Totenuhr.

Das Formen von Menschen nach einem Bild ist eine Machtstruktur, die
nicht ins Leben, sondern in den Tod fiihrt. Brecht aber kénnte — auch —
von etwas anderem sprechen. Der Entwurf, von dem er méchte, dass der
geliebte Mensch ihm #hnlich wird, muss nicht die Norm sein, in die ein
Mensch, letztlich todlich, hineingepresst wird. Herr K. kénnte auch den
Menschen, den er liebt, mit den — metaphorischen — Augen Gottes sehen:
in all seinen Mgglichkeiten. Der »Entwurf« konnte der Entwurf genau
dieses Menschen sein, und das Vorhaben des »dhnlich Werdens« das
Versprechen, den Raum zu schaffen, dass ein Mensch derjenige werden
kann, der er ist.

Manchmal, in Gliicksfillen, gibt es solche Vor-Bilder: Vor-Bilder, die
nicht fordern, dass Menschen Gandhi oder Sophie Scholl, Marie Marga-
réte Alacoque oder Tony Hawks werden, auch nicht Jesus Christus; es
sind Vor-Bilder, die fordern, dass Menschen zu Menschen werden in
Freiheit und Miindigkeit und Freundschaft. Und Jesus Christus konnte
durchaus ein solches Vor-Bild sein.

Dr. Regina Ammicht-Quinn ist Professorin fiir theologische Ethik am Interfakultati-
ven Zentrum fiir Ethik in den Wissenschaften (IZEW) der Eberhard-Karls-Universi-
tit Tiibingen und leitet dort den Bereich »Ethik und Kultur«.

11 Volker, Kiinstliche Menschen, 178.



