%3

Eberhard Tiefensee

Die Gottesfrage in einem religios indifferenten Umfeld

1 Terminologische Vorbemerkung

Beim »religios indifferenten Umfeld« handelt es sich im Folgenden nicht
um bestimmte Bereiche der Kultur, die religionsneutral sind oder bleiben
miissen — wie beispielsweise die Naturwissenschaft (sog. »methodischer
Atheismus«) und besonders die Politik. Selbst tiefglaubige Menschen
werden sich dort, der Eigenstindigkeit dieser Bereiche folgend, oft ver-
halten, »etsi deus non daretur«, oder die Gottesfrage nimmt entsprechend
eine eigene Gestalt an, z.B. in Diskussionen um den Gottesbezug in Ver-
fassungstexten. Gemeint ist dagegen hier eine Region, in der vornehm-
lich Menschen leben, die sich keiner Konfession zurechnen und im
weitesten Sinne als areligids bezeichnet werden konnen. Analog zu
volkskirchlich geprigten Gebieten kdnnte man von »Volksatheismus«
sprechen. Religiose Indifferenz ist hier also nicht eine Eigenschaft be-
stimmter kultureller Sektoren (oft gekoppelt an die Frage nach einem
»Zuriickdridngen« oder einer »Wiederkehr« der Religion in der Gesamt-
kultur), sondern ein Charakteristikum, das alle Lebensoptionen und
-bereiche des jeweiligen Menschen betrifft. Er ist, mit Max Weber ge-
sprochen, »religios unmusikalisch«.

Die Religionsphilosophie nennt eine solche Einstellung »negativen« oder »prakti-
schen Atheismus«, wobei mit »negativ« im Unterschied zum »positiven« oder »theo-
retischen Atheismus« ein Mangel an jeglicher, auch unentschieden bleibender Stel-
lungnahme (das wire »Agnostizismus«) markiert wird.! In der evangelischen Theo-
logie firmieren Untersuchungen zu diesem Thema unter dem Sammelbegriff »Kon-
fessionslosigkeit«. Die Religionswissenschaft spricht — ungeachtet der eingangs er-
wihnten Gefahr von Missverstindnissen — von »religidser Indifferenz«. Denselben
Begriff verwendet auch ein Dokument des Pipstlichen Rates fiir die Kultur von
2004, das in Deutschland so gut wie unbekannt geblieben ist. Es registriert eine still-
schweigende Distanzierung ganzer Bevdlkerungen von religioser Praxis und von
tiberhaupt jedem Glaubensbezug. Die Kirche sei heute mehr mit Indifferenz und
praktischem Unglauben konfrontiert als mit Atheismus, weshalb diese Phinomene,
ihre Ursachen und Konsequenzen zu verstehen und Methoden zu erkennen, sie mit

1 Ausfiihrliche Quellenangaben finden sich in meinem Artikel: Die Frage nach dem
»homo areligiosus« als interdisziplindre Herausforderung, in: Glaube und Vernunft.
Spannungsreiche Grundlage europdischer Geistesgeschichte (hg. v. Erwin Dirscherl
und Christoph Dohmen) (Forschungen zur europiischen Geistesgeschichte; 9), Frei-
burg i.Br. 2008, 210-232.



Die Gottesfrage in einem religios indifferenten Umfeld 39

Gottes Hilfe zu bewiltigen, zweifelsfrei eine der bedeutendsten Aufgaben fiir die
Kirche von heute sei.?

Die hierbei vorausgesetzte Differenzierung ist festzuhalten: Es handelt
sich nicht um den (theoretischen) Atheismus, der — in welcher Form
auch immer — nach Auseinandersetzung mit der Gottesfrage mit »Nein«
votiert (und von Anselm von Canterbury bis heute im Gegenzug die Be-
miihungen um »Gottesbeweise« anfeuert), und auch nicht um Agnosti-
zismus, der sich im Ergebnis zur »Enthaltung« entschlieft (weil er wie
z.B. der italienische Philosoph Gianni Vattimo fiir ein »schwaches Den-
ken« hinsichtlich metaphysischer Fragestellungen plédiert), sondern um
eine Nichtposition, die man im Unterschied zur aktiven »Gottesleug-
nung« mit »Gottesfehl« bezeichnen kann. Diese Gruppe scheint weniger
zur agnostischen Unsicherheit in religiosen Fragen zu tendieren, so dass
sie eine besonders starke Form des Atheismus darstellt, ist doch dieser
wenigstens ex negativo mit der Gottesfrage befasst und so gesehen sogar
als irgendwie noch religiés einzustufen. Hier aber handelt es sich um
Menschen, die vergessen haben, dass sie Gott vergessen haben. Unter-
scheidet man allerdings geschlossene und offene Formen des Unglau-
bens, so neigen religits Indifferente im Unterschied zu bekennenden
Atheisten oder iiberzeugten Wissenschaftsglaubigen (Szientisten) wie-
derum eher zu den offenen Varianten.

2 Wandlungen der Gottesfrage — allgemeine Uberlegungen

Mit den letztgenannten Kennzeichnungen sind wir direkt beim Thema:
Wie stellt sich in einem solchen Umfeld die Gottesfrage dar? Eine mog-
liche Antwort kann in zwei Richtungen gesucht werden. Religionspédda-
gogisch bzw. missionstheologisch wird sie vor allem im Blick auf die
religids indifferenten Adressaten einer christlichen Verkiindigung ge-
stellt werden: Wo ist bei ihnen — aller Gottvergessenheit zum Trotz — so
etwas wie eine diffuse Gottsuche oder sogar die Gottesfrage zu finden?
Ich nenne diese Richtung die exoterische.

Auf dem Hintergrund einer Fiille von empirischen Untersuchungen mit entsprechen-
den theoretischen Auseinandersetzungen, welche die Religionssoziologie seit dem
Anfang der 90er Jahre zur Verfiigung stellen kann, findet sich hierzu besonders im
evangelischen Raum eine umfangreiche Literatur, die auch pastoraltheologische
Konsequenzen reflektiert.

Es zeigt sich ein schwieriges Missionsfeld, das geduldige und kleintei-
lige Unternehmungen mit oft sehr begrenzten Zielen und geringen Er-

2 Zu erreichen iiber: URL: http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils
/eultr/documents/rc_pc_cultr_ doc 20040308 plenary-assembly en.html (Stand: 22.
09.08).



40 Eberhard Tiefensee

folgsaussichten erfordert: »Wenn sie auch der Kirche massenhaft verlo-
ren gegangen sind, so werden sie doch nur je einzeln zuriickzugewinnen
sein.«® In Wahrheit sind die hier Angesprochenen meist nicht mehr dem
christlichen Glauben »Entfremdete«, sondern inzwischen von ihm (und
Jjeder Art von Religion) »Unberiihrte«. Das kann entweder als besonders
erschwerend oder als Chance begriffen werden, findet sich doch ver-
gleichsweise weniger Aggressivitit und Ablehnung bei diesen als bei
jenen. Die »missionsstrategischen« Schwierigkeiten werden aber da-
durch verstirkt, dass es sich — soweit wir es riickblickend {iberschauen —
um ein kirchengeschichtlich bisher einzigartiges und im WeltmaRstab
gesehen auch relativ begrenztes Phinomen handelt, weshalb kaum auf
Erfahrungen im Umgang damit zuriickgegriffen werden kann. Zumeist
traf und trifft sonst die kirchliche Verkiindigung auf ein Umfeld, in dem
die Gottesfrage nur anders beantwortet, aber immerhin irgendwie the-
matisiert wird. Diesmal muss sie erst einmal induziert werden.

Die andere Richtung einer mdglichen Antwort — die esoterische — wird
zuweilen tbersehen. Sie wird Gegenstand des letzten Teils dieses Arti-
kels sein: Wie verdndert sich die Gottesfrage oder wie miisste sie sich
verdndern, wenn sie im religios indifferenten Kontext gestellt wird?

Das aus manchen Firmgruppen, die von Gemeindemitgliedern geleitet werden, be-
kannte Fazit: »Ich habe nicht den Eindruck, dass bei den Jugendlichen viel ange-
kommen ist, aber ich selbst habe eine Menge dazugelernt«, ldsst sich verallgemei-
nern. Dann wiire nach Neuakzentuierungen und Lernprozessen zu fragen, welche bei
denen, die mit der Gottesfrage ehrlich ringen und sich zur Verkiindigung in irgend-
einer Form aufgerufen fithlen, durch den Kontakt mit anderen Lebensoptionen aus-
geldst werden.

3 Die exoterische Fragerichtung:
Die Suche nach einem Ankniipfungspunkt

Dass ein Thiiringer nach seinem Tode vor Gott stehen und zu ihm sagen
konnte: »Ich habe noch nie etwas von dir gehért!«, ist fiir den Erfurter
Bischof Joachim Wanke eine bedringende Vorstellung. Er verweist da-
mit auf die in einem religiés indifferenten Umfeld vornehmliche Auf-
gabe, zunichst einmal die Gottesfrage als solche wach zu halten. Soll
dies aber in verstindlicher Form und wirksam geschehen, ist die Suche
nach Ansatzpunkten unerldsslich. Das wird sich von Fall zu Fall anders
und als mehr oder minder schwierig darstellen. Hier kann es nur um
einige allgemeine Hinweise gehen.

3 Wolf Krétke, Die christliche Kirche und der Atheismus. Uberlegungen zu einer
Konfrontation der Kirchen in den neuen Bundeslindern mit einer Massenerschei-
nung, in: Michael Beintker, Eberhard Jiingel und Wolf Krétke (Hg.), Wege zum Ein-
verstdndnis, Leipzig 1997, 159-171, hier: 167.



Die Gottesfrage in einem religids indifferenten Umfeld 41

Zuniichst muss genauer unterschieden werden, auf welcher Ebene je-
weils gesucht wird. In der Diskussion wird zumeist die abstrakte Ebene,
auf der sich die philosophisch-theologischen Diskurse bewegen, mit der
konkreten, welche das Feld der empirischen Untersuchungen und letzt-
lich auch der entsprechenden Aktivitdten darstellt, unkontrolliert ver-
mischt. Ob es sich z.B. bei FuBball um Religion handelt oder nicht, ist
eine Frage der Begriffsbestimmung, die inzwischen eine uniiberschau-
bare Fiille von Antworten mit entsprechenden theoretischen Implikatio-
nen (z.B. Thomas Luckmanns »unsichtbare Religion«) hervorgebracht
hat. Fiir die Bewegung in diesem Minenfeld substantieller, funktionaler,
struktureller etc. Religionsbegriffe empfehlen sich zwei Faustregeln: Es
muss eine Trennlinie méglich sein zwischen Ersatzreligion und Reli-
gionsersatz. Letzterer ist nicht mehr Religion; diese Grenze darf also um
der semantischen Klarheit willen nicht verwischt werden. Aullerdem ist
die Innenperspektive hinreichend zu wiirdigen, um nicht Religion zu
unterstellen, wo es dem Selbstverstindnis der fraglichen Personengruppe
deutlich widerspricht — das wiirde jede Kommunikation mit ihr von
vornherein erschweren. Die zweite Faustregel konnte also lauten: Nur
wo der Bezug auf ein Absolutes thematisiert wird und nicht so implizit
bleibt, dass er allein dem religids geprigten oder religionswissenschaft-
lich geschulten Beobachter sichtbar wird, kann legitim das Vorhanden-
sein von Religion und Religiositit unterstellt werden. Fiir unser Thema
»Gottesfrage« wire dementsprechend die Uberlegung zielfiihrend, ob die
eher spekulative Vermutung, FuBball sei (auch) eine Religion, hilfreich
ist, einen Ankniipfungspunkt fiir die Frage nach Gott zu suchen. Ich will
nicht ausschlieBen, dass dies méglich ist, sehe aber — auf dem Hinter-
grund der genannten Faustregeln — in der Rede vom »Fuf3ballgott« etc.
eher ein Kommunikations-Hindernis.

Fiir die Praxis problematischer als diese religionsbegriffliche Verwirrung
ist die Vermischung der Ebenen in anthropologischer Perspektive. Die
meisten Charakterisierungen »des Menschen« — z.B. als »animal ratio-
nale« oder als »homo naturaliter religiosus« — beziehen sich in Wahrheit
auf Dispositionen. Ob sie sich im konkreten Einzelfall zeigen, bleibt da-
hingestellt.

»Natura facit habilem, ars potentem, usus vero facilem.« Dieses dem antiken Rheto-
riker Marius Victorinus zugeschriebene Wort* fordert auf, die natirliche Anlage
bzw. Disposition zur Religion einerseits und die durch Sozialisation entwickelte Fa-
higkeit bzw. die im Gebrauch erlangte Fertigkeit andererseits zu unterscheiden. Mit
der Natur des Menschen — iiber deren Reichweite eigens zu streiten ist — befassen
sich vorrangig (Religions-)Philosophie und Theologie. Sie werden z.B. transzenden-
tal einen immer — wenn auch oft unthematisch — gegebenen Vorgriff des Menschen
auf ein Absolutes hin konstatieren und so zur Feststellung kommen: »Homo natura-
liter religiosus«. Aus theologisch-anthropologischer Perspektive ist Gott als Schpfer
und in seiner grenzenlosen Liebe keinem Menschen fern (nicht einmal dem Spatzen

4 Fiir den Hinweis danke ich Hans Kraml (Innsbruck).



42 Eberhard Tiefensee

auf dem Dach), so dass »Gottlosigkeit« eigentlich eine contradictio in adiecto dar-
stellt. Die ndhere Explikation dieser Erwéigungen fithrt zu den bekannten Akzentuie-
rungen der Gottesfrage in philosophischer und theologischer Perspektive und ent-
sprechenden pastoraltheologischen Ansétzen. Sicher sind sie auch wegweisend in der
Suche nach Ankniipfungspunkten fiir eine christliche Verkiindigung.

Der Schritt von der abstrakt-theoretischen Rede iiber »den Menschen«
auf die konkret-empirische darf nicht unterschétzt werden (man denke
bei »dem Menschen« als »animal rationale« z.B. an schwer geistig Be-
hinderte) — ganz zu schweigen vom umgekehrten Weg (denn auch fiir
Wesensaussagen gilt das Wort von John Locke, dass nichts im Verstand
ist, was nicht vorher in den Sinnen war). Mit einfachen Syllogismen der
Art: »Alle Menschen sind religids. — Ostdeutsche sind Menschen. — Also
sind Ostdeutsche religits«, ist hier kaum weiterzukommen. Ob die uni-
versalmenschliche »religitse Anlage« sich tatséichlich entwickeln konnte
und dann auch entwickelt hat, ist also eine eigene Frage. Die Antwort ist
vorrangig Sache der empirischen (Religions-)Wissenschaften und wird
sich als abhingig vom sozialen Umfeld und der jeweiligen Biographie
(und nicht zuletzt von der Gnade Gottes) erweisen.

In dieser vornehmlich religionssoziologischen oder -psychologischen Perspektive
erscheint nun uniibersehbar das Phiinomen der religiésen Indifferenz, ja vielleicht
sogar einer »unheilbaren Areligiositit«, und fordert in concreto differenzierte Reak-
tionen — eine fiir jede Pastoral und Religionspidagogik triviale Einsicht. Am we-
nigsten ergiebig wire es, das Phiinomen transzendental wegzudiskutieren und so zu
ignorieren.

Zumeist ist also weniger Religion (und damit Offenheit fiir die Gottes-
frage) vorhanden als (theologisch oder philosophisch) gedacht, aller-
dings oft auch mehr als faktisch (religionssoziologisch) festgestellt.’

Die Problematik der Suche nach Ankniipfungspunkten soll an folgenden
Beispielen demonstriert werden:

1. Eine frappierend an 1 Sam 3,1-21 erinnernde Szene findet sich bei der
DDR-Schriftstellerin Christa Wolf:

»Mitten in der Nacht schreckte ich hoch und setzte mich kerzengerade auf. Jemand
hatte laut und deutlich meinen Namen gerufen. Ich konnte, auch nachtriglich, die
Stimme nicht ausmachen. Es war eine Minnerstimme. Ich dachte: Ich bin gerufen
worden.«®

Der Tagebuch-Eintrag endet mit dieser Passage — ohne weiteren Kom-
mentar.

Erfahrung ist gedeutetes Erleben. Gotteserfahrungen sind deshalb in ho-
hem Mafe eine Frage der Interpretation. Wie tiefgreifend das kulturelle

5 Ein typisches Beispiel fiir eine unreflektierte Vermischung transzendentaler und
empirischer Argumentationen bietet Stefan Knobloch, Mehr Religion als gedacht!
Wie die Rede von Sikularisierung in die Irre fiihrt, Freiburg i.Br. 2006.

6 Christa Wolf, Ein Tag im Jahr. 1960-2000, Miinchen 2003, 372.



Die Golttesfrage in einem religids indifferenten Umfeld 43

Umfeld diese Interpretationen und damit umgekehrt das Erleben
bestimmen kann und so die Gottesfrage ermdglicht oder behindert, zeigt
auch das Beispiel der so genannten Nahtoderlebnisse. Sie scheinen im
vorwiegend areligiosen Osten Deutschlands anders zu sein als im Wes-
ten: Seltener ist Licht am Ende des Tunnels.”

2. »Etwas [iets] ist besser als nichts [niets].« Diese hdufige Einstellung
wird in den Niederlanden unter dem Begriff »letsisme« diskutiert: Die
Hoffnung dieser »Etwasisten« auf ein »Mehr« jenseits der naturwissen-
schaftlichen Lebensvisionen dirfte eine Reaktion auf die Unerfreulich-
keiten darstellen, welche durch Rationalitit und sédkularisierte Utopien
provoziert wurden, und gegen den Nihilismus der postsikularisierten
Gesellschaft gerichtet sein. Ob es sich hier um den letzte Schritt aus je-
der Art von Religion heraus oder den ersten wieder hinein handelt, wird
im Allgemeinen schwer zu prognostizieren sein. Der Ankniipfungspunkt
dieses apersonalen »iets« fiir die Gottesfrage, die christlich auf ein »Du«
zielt, ist nicht zu iibersehen. Allerdings ist das Beispiel fiir unser Thema
grenzwertig, da es sich bei der unbestimmten Meinung, es miisse da
»noch Etwas« geben, eher um Agnostizismus als religiose Indifferenz
handeln diirfte.

3. Die Sinnfrage gilt heute als der katechetische Ankniipfungspunkt
schlechthin. Beim genaueren Hinsehen ergeben sich aber Zweifel. Den
Ergebnissen der ALLBUS-Studie 2002 zufolge befassen sich zwar fast
alle Deutschen mit dieser Frage, die meisten lehnen aber ihnen vorge-
schlagene religiose Antworten dezidiert ab. Dabei finden sich besonders
beziiglich des Lebens nach dem Tod mehr Gegner im Osten Deutsch-
lands als im Westen. Fast alle Befragten reagieren dagegen zustimmend
auf die Behauptung, dass man dem Leben selbst einen Sinn geben oder
versuchen muss, das Beste daraus zu machen. Mehrheitlich werden auch
— im Osten etwas haufiger — Meinungen akzeptiert, das Leben sei letzt-
lich bestimmt durch die Gesetze der Natur und nur ein Teil ihrer Ent-
wicklung.8

Die bevorzugten Antworten erweisen sich als gute Einsicht in die Lebensoptionen
religis Indifferenter: In lebenspraktischen Fragen zeigt sich ein niichterner Pragma-
tismus. In »weltanschaulicher« Hinsicht gelten die Antworten der Naturwissen-
schaften. Damit wird die Frage nach dem Sinn des Lebens (»Warum« und »Wozu«)
zur Frage nach dem »Wie«. In diesem Rahmen diirfte alles religiose Erleben unter
den Verdacht geraten, Symptom einer momentanen Lebenskrise zu sein, das mit de-
ren Uberwindung wieder verschwindet. Die Sinnfrage wire folglich nicht als solche
einer Antwort zuzufiihren, sondern das Interesse miisste sich darauf richten, die sie
auslosenden Konstellationen zu verhindern oder zu bereinigen.

7 Vgl. Ina Schmied, Jenseits der Grenze — Todesndheerfahrung in Ost- und West-
deutschland, in: Detlef Pollack und Gert Pickel (Hg.), Religioser und kirchlicher
Wandel in Ostdeutschland 19891999, Opladen 2000, 294-309.

8 Zu erreichen iiber URL: http://www.univie.ac.at/soziologie-statistik/multi/allbus
2002 _codebook.pdf (Stand: 22.09.08).



44 Eberhard Tiefensee

Trotzdem bietet sich ein Ansatzpunkt fiir die Gottesfrage. Er lige viel-
leicht in dem Hinweis, dass die bejahenden Antworten in sich wider-
spriichlich und damit — der gestellten Sinnfrage eigentlich entgegen —
nicht sinnvoll sind: Was meint eigentlich »Leben« — den zu bewiltigen-
den Alltag mit seinen Problemen oder den Gegenstand evolutionsbiolo-
gischer Untersuchungen, als der es im zweiten Antwortkomplex er-
scheint? Und wie kann gestaltet werden, was eigentlich naturgesetzlich
determiniert ist? Man gerit hier rasch in das bekannte Konfliktfeld zwi-
schen Geist und Natur: »Ich wiirde ja gern, aber die Verhiltnisse sind
nicht s0.«

Philosophisch Geschulte werden auf Immanuel Kants Einsichten in die uniiberwind-
liche Diskrepanz zwischen dem »Reich der Natur« und dem »Reich der Freiheit«
verweisen. In jenem herrscht die Unbedingtheit der Naturgesetzlichkeit bis hin zu
okonomischen Gesetzen, in diesem die Unbedingtheit des Moralgesetzes bzw. des
Gewissens. Kants Lsungsversuch ist bekannt: Er postuliert die Existenz eines Got-
tes, um »die Antinomie der beiden Unbedingtheiten nicht als das letzte Wort gelten
zu lassen. Gott ist, das heifit: Die unbedingte Macht und das schlechthin Gute sind in
ithrem Grund und Ursprung eins — ein Exzess der Harmonisierung vom Standpunkt
der alltiglichen Empirie, ein Exzess der Hoffnung.«®

Dass diese Argumentation als schliissig angenommen wird, setzt aller-
dings die Einsicht in die genannte Widerspriichlichkeit voraus. Die aber
ist im Kontext postmodern reduzierter Vernunftanspriiche eher fraglich:

»Das postmoderne Lebensgefiihl ist aus zwei Komponenten gefligt: Erstens, der Er-
fahrung, dass es keinen Sinn (mehr) gibt fiir das Ganze, und zweitens, der Entschlos-
senheit, dass dies noch lange kein Grund zu sein braucht, Triibsal zu blasen.«!?

4 Die esoterische Fragerichtung: Neuakzentuierungen der Gottesfrage

Es muss sicherheitshalber eigens betont werden, dass sich das Folgende
nicht als Konterkarierung des bleibenden Missionsauftrags der Kirche
versteht. Aber angesichts der — nach menschlichem Ermessen — nicht
allzu grofien Erfolgsaussichten in einem religits indifferenten Umfeld ist
es wohl berechtigt, die Fragerichtung einmal umzukehren: Wie veriindert
sich die Gottesfrage bei denen, die mit einem solchen Umfeld konfron-
tiert werden? Das ldsst sich nur empirisch feststellen, und dazu sind mir
keine einschldgigen Untersuchungen bekannt. Fragen wir also besser
normativ: Wie miisste sie sich verdndern, wenn sie der religidsen Indiffe-
renz nicht ausweicht? »Weil wir de facto in einem Zeitalter des Unglau-
bens leben, warum den lduternden Gebrauch des Unglaubens vernachlis-

9 Robert Spaemann, Das unsterbliche Geriicht, Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir
europdisches Denken 53 (1999) 772-783, hier: 775.

10 Bernd Guggenberger, Sein oder Design. Zur Dialektik der Abklidrung, Berlin
1987, 28.



Die Gottesfrage in einem religios indifferenten Umfeld 45

sigen?«!! Simone Weils biographisch fundierte Aufforderung, im reli-
gios indifferenten Umfeld eine Herausforderung und Chance zu sehen,
impliziert die These, die »Ungldubigen« konnten die »Glaubigen« etwas
lehren.

1. Schon die vorigen Uberlegungen zur Sinnfrage sind ein Hinweis, dass
sich gerade die oft uniiberbriickbaren Differenzen als der eigentliche Ort
der Wahrheit erweisen. Was sich in der Widerspriichlichkeit der gegebe-
nen Antworten als Offnung fiir die Gottesfrage zeigt, gilt auch fiir die
»Bruchstelle« zwischen religios Indifferenten und Christen: Beide wiir-
den, allem wechselseitigem Unverstindnis und allen Akzeptanzproble-
men zum Trotz, fir sich allein das je eigene Ziel verfehlen. »Salz der
Erde« konnen Christen nur sein, wenn das andere — nichtchristliche —
Milieu vorhanden ist.!2 Das gilt aber auch umgekehrt! Die Differenz als
solche macht beide Seiten wechselseitig darauf aufmerksam, dass gilt:
»Veritas semper maior«. Dieser entscheidende Zielpunkt wird jeden Re-
lativismusverdacht abwehren. Jedoch hat das letzte Wort nicht eine wie
auch immer zu definierende absolute Wahrheit der einen oder anderen
Seite, sondern die Liebe — wie der Kontext verdeutlicht, in dem die dies-
beziigliche Aussage des Paulus steht: »Stiickwerk ist unser Erkennen«
(1 Kor 13,9). Fiir die Gottesfrage bestinde der »Lerneffekt« in einer vor-
sichtigeren, mehr tastenden und — man darf wohl sagen — auch liebevol-
leren Gottesrede. Abqualifizierende Beurteilungen der religios Indiffe-
renten (wie sie sich zahlreich auch im oben genannten Vatikanpapier
finden) verbieten sich dann.

2. Wenn es eine »Riickkehr« der Religion gibt, dann wohl vor allem in
Form der »vicarious religion«: Viele konnen oder wollen nicht »an Gott
glauben« oder »religids sein«, begriifien es aber, »dass es Religion gibt«.
Das verweist auf den fiir das Christentum zentralen Gedanken der Stell-
vertretung. Man kann eine global vernetzte Weltgesellschaft durchaus als
einen Organismus verstehen, auf welchen das paulinische Bild der Ge-
meinde als des einen Leibes Christi mit den vielen, aufeinander bezoge-
nen Gliedern ausgeweitet werden muss (1 Kor 12,20 und Kol 1,17-20).
Der Zeiten und Rdume umgreifende globale Organismus stellt sich heute
mehr denn je als hoch differenziert und hoch spezialisiert dar, was aber
heiBt, partielle Defizite akzeptieren zu miissen: Nicht jede und jeder
kann alles. Offenbar gibt es Glaubende, die fiir die anderen mitglauben
(und mitbeten), wihrend die »religios Unmusikalischen« andere Fihig-
keiten und auch andere Aufgaben haben. Paulus wiirde uns daran er-
innern, dass der ungetaufte Ehepartner jeweils mitgeheiligt ist (1 Kor
7,14).

3. Dass man auch ohne Gott gut leben kann, wird im religits indifferen-
ten Umfeld vielfiltig bewiesen: »Ich brauche keinen Gott«, oder: »Reli-

11 Simone Weil, Zeugnis fiir das Gute. Spiritualitét einer Philosophin (Klassiker der
Meditation), Ziirich/Diisseldorf 1998, 190.
12 Salz ist ein Gewlirz, kein Grundnahrungsmittel.



46 Eberhard Tiefensee

gion ist fiir diejenigen, die sie nétig haben, lauten in etwa die Antwor-
ten. Christliche Verkiindigung neigt dazu, auf diese Provokation mit
massiven Hinweisen auf die Defizite zu reagieren, die sich infolge einer
solchen Option in individuell-lebenspraktischer, moralischer und sozio-
kultureller Hinsicht einstellen. Abgesehen davon, wie berechtigt solche
Hinweise sind (kritisch ist hier immer Jesu Splitter-und-Balken-War-
nung): Ein Ernstnehmen dieser Provokation kdnnte im Sinne des von S.
Weil angemahnten »lduternden Gebrauchs« eine Reinigung des Gottes-
bildes bewirken. Ist der Gott Jesu Christi denn ein Gott, den »man
braucht«? Schon Meister Eckhart kritisierte eine »Milch-und-Kise-
Frommigkeit«, die Gott verzweckt (und Religion funktionalisiert) und so
den eigentlichen Zugang zu ihm verstellt.!3

4. Der folgende Lernschritt schliefit sich unmittelbar an das Vorherige
an. Der vollige Ausfall religioser Erfahrung bei den »religiés Unmusika-
lischen« bleibt eines der bisher ungeldsten Ritsel. Nun kennt aber auch
die christliche Mystik dieses Phdnomen einer zumindest zeitweiligen
Gottesferne. Johannes vom Kreuz nennt sie die »dunkle Nacht des Glau-
bens«. Es ist zwar nicht dasselbe, ob das Phdnomen vor und aullerhalb
einer Bekehrung wie im Fall der religiés Indifferenten oder nach einer
solchen wie im Fall der Mystiker auftritt, aber gerade bei letzteren finden
sich — seit Ende des 19. Jahrhunderts verstirkt — Versuche, diese Erfah-
rung der Abwesenheit Gottes mit der »Gottesfinsternis« (Martin Buber)
unserer Zeit in einem »religionslosen Christentum« (Dietrich Bonhoef-
fer) zu vermitteln: »Insofern die Religion ein Quell des Trostes ist, ist sie
ein Hindernis fiir den wahren Glauben, und in diesem Sinne ist der
Atheismus eine Laduterung. Ich soll Atheist sein mit dem Teil meiner
selbst, der nicht fiir Gott gemacht ist.«!4

Die Atheisten und noch mehr die religios Indifferenten machen uns auf
die Unerfahrbarkeit, Unbegreiflichkeit und Nichtinstrumentalisierbarkeit
Gottes aufmerksam und problematisieren damit die oft unvorsichtige
Rede der Glaubigen von »religiosen Bediirfnissen« und »Gotteserfah-
rungen«.

Prof. Dr. Eberhard Tiefensee, kath. Priester und Professor fiir Philosophie an der
Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Erfurt.

13 »Aber manche Leute wollen Gott mit den Augen ansehen, mit denen sie eine
Kuh ansehen und wollen Gott lieben, wie sie eine Kuh lieben. Die liebst du wegen
der Milch und des Kises und deines eigenen Nutzens. So halten’s alle jene Leute, die
Gott um dufleren Reichtums oder inneren Trostes willen [!] lieben; die aber lieben
Gott nicht recht, sondern sie lieben ihren Eigennutz. Ja, ich sage bei der Wahrheit:
Alles, worauf du dein Streben richtest, was nicht Gott in sich selbst ist, das kann nie-
mals so gut sein, dass es dir nicht ein Hindernis fiir die hichste Wahrheit ist.« Meis-
ter Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate (hg. v. Josef Quint), Miinchen 1979,
227 (Predigt 16).

14 S. Weil,a.a.0., 189.



