247

Folkert Rickers

Gott oder Mammon

Gemessen an hier einschligigen Buchtiteln hat das Thema in der Theo-
logie neuerdings ausgesprochen Konjunktur.! In der Gott-Mammon-Al-
ternative scheinen Theologie und Kirche einen Weg gefunden zu haben,
ein Hauptproblem unserer Zeit theologisch sachgemil identifizieren zu
konnen und als eine theologische Grundentscheidung gleichsam im Griff
zu haben. Kulturpessimistischer Tradition folgend wird dabei suggeriert
und eben in den Publikationen auch ausgefiihrt, dass wir es heute im Ka-
pitalismus bzw. in der Geldbewirtschaftung unserer Zeit mit einer Macht
zu tun haben, die sich verselbststidndigt hat und die menschliches Leben
in der Gemeinschaft bedroht und zerstort, ja dimonische Dimensionen
hat. Besonders Peter Biehl steht fiir diesen Dual ein: »Es liefle sich eine
umfangreiche Geschichte der falschen Alternativen schreiben [...]. Die

1 Vgl. René Kriiger, Gott oder Mammon. Das Lukasevangelium und die Okonomie,
Luzern 1997; John M. Hull, Gott und Geld (Ausgewihlte Schriften 2), Berg am
Irchel 2000; Severin J. Lederhilger (Hg.), Gott oder Mammon. Christliche Ethik und
die Religion des Geldes (LPTR 3), Frankfurt a.M. u.a. 2001; Gott und Geld (JRP 17
[2001]), Neukirchen-Vluyn 2001; Eckart Gottwald und Folkert Rickers (Hg.),
www.geld-himmeloderhélle.de. Die Macht des Geldes und die Religionen. AnstoBe
zum interreligiésen Lernprozess im Zuge der Globalisierung, Neukirchen-Viuyn
2002; Vincenzo Petracca, Gott oder das Geld. Die Besitzethik des Lukas (TANZ 39),
Tiibingen/Basel 2003; Norbert Bolz und Christoph Gestrich (Hg.), Gott, Geld und
Gabe. Zur Geldférmigkeit des Denkens in Religion und Gesellschaft [Beiheft 2004
zur BThZ], Berlin 2004; Gott und Geld (Jahrbuch fiir Biblische Theologic 21
[2006]), Neukirchen-Vluyn 2007; Im Angesicht des Geldes — Bibel und Okonomie
[Themaheft], Bibel und Kirche 1/2007; Gott und das Geld [Themaheft], Welt und
Umwelt der Bibel 1/2008. — Dazu kommen eine Reihe von Aufsétzen, die ebenfalls
die Alternative »Gott und/oder Mammon« im Titel fithren, wie z.B. Martin Hone-
cker, Ist Geld der wirkliche Gott, in: Ricarda Dill (Hg.), Im Dienste der Sache. Liber
amicorum, Frankfurt a.M. 2003, 337-342; Thomas Ruster, Mammon — Das Geld als
Gott, Christ in der Gegenwart 48 (1996) 421-422; Rolf Heinrich, Die Gier nach Geld
— dem Gott unserer Welt, in: Ders., Leben in Religionen — Religionen im Leben. In-
terreligivse Spuren (Interreligitse Begegnungen 1), Miinster 2005, 98-130. — Vgl.
aber auch die hier nach wie vor einschldgigen élteren Publikationen: Friedrich Dele-
kat, Der Christ und das Geld (TEH 57), Miinchen 1957; Martin Hengel, Eigentum
und Reichtum in der frithen Kirche. Aspekte einer frithchristlichen Sozialgeschichte,
Stuttgart 1973; Falk Wagner, Geld oder Gott? Zur Geldbestimmtheit der kulturellen
und religiésen Lebenswelt, Stuttgart 1985; Aurel von Jiichen, Jesus zwischen arm
und reich. Mammonsworte und Mammonsgeschichten im Neuen Testament, Stutt-
gart 1986.



122 Folkert Rickers

Gott-Geld-Alternative gehort zu den echten Alternativen, die unser Le-
ben, das Verhalten zu uns selbst und zur Welt bestimmen.«?

Ohne Frage ist angesichts der 6konomischen Entwicklung in der Ge-
genwart der unmittelbare Riickbezug auf das biblische Wort von eigener
Faszination. Aber ist er sachlich auch berechtigt? Lisst sich die relativ
simple wie schon vordergriindig zu erkennen vollig unhistorische Trans-
formation der Gott-Mammon-Alternative auf die Gegenwart so einfach
vollziehen?? Kann — zugespitzt gesagt — ein Satz einen fundamentalen
Sachverhalt unserer Zeit derart identifizieren? Zur Kldrung dieser Frage
wihle ich einen historischen Zugang.

1 Historische Rekonstruktionen
1.1 Jesus und die Jesusbewegung

Mt 6,24 (Lk 16,13) ist eine singuldre Sentenz. Der Begriff »Mammon«
findet sich bereits im antiken Judentum, stand hier zundchst in neutraler
Absicht fiir »Vermdgen, irdisches Gut«, gewann aber bald auch den ne-
gativen Beigeschmack des unrecht erworbenen Gutes.* In dieser kriti-
schen Tradition steht auch Mt. 6,24 bzw. Lk 16, 9.11, iibertrifft diese
Bibelstelle aber an bis dahin nicht gekannter Radikalitdt. Denn sie besagt
ja, dass aus der Sicht des Jahweglaubens eine Bindung an Besitz eben
nicht nur problematisch ist, sondern Besitz an sich bereits der Bemiihung
um das Heil abtriglich ist. Mammon ist damit eine theologische Katego-
rie, nicht mehr nur eine ethische, in der es um den verantwortbaren Um-
gang mit Besitz geht. Intendiert ist die Ablosung von jeglichem Besitz;
Besitzlosigkeit wird mindestens nahegelegt. Ganz genau ldsst sich das
aber nicht sagen, weil iiber den Sitz im Leben dieses Jesuswortes zu we-
nig bekannt ist. An wen ist das Wort gerichtet? Sicher nicht an alle, die
Jesus nachgefolgt sind; denn nur die wenigsten der Nachfolgenden aus
der ersten Generation verfiigten iiber nennenswerten Besitz. Die Sentenz
setzt aber offenbar voraus, dass es mindestens einzelne Vermogende
unter den Jesusanhéinger/innen gegeben hat, Vermdgende vielleicht, die
austesten wollten, wie weit sie sich trotz ihres Besitzes mit den Lebens-
idealen der Gruppe um Jesus arrangieren konnten (Lk 18,18-30).

2 Peter Biehl, Gott oder Geld. Eine theologische Skizze in praktischer Absicht, in:
JRP 17 (2001) 145.

3 »Der Ausdruck >sMammon« wirkt wie ein Name und l4dt in hohem MaBle zur Dé-
monisierung und Ideologisierung ein« (Michael Welker, Ab heute regiert Geld die
Welt ..., in: Gestrich, Gott, Geld und Gabe, 55).

4 Vgl. F. Hauck, Art. popovag, in: ThWNT 4 (1942) 390-392. — Dem entspricht
die Redeweise vom »ungerechten Mammon« (Lk 16.,9. 11).



Gott oder Mammon 123

Am besten ldsst sich die Gott-Mammon-Alternative verstehen, wenn
man sie in Zusammenhang mit der Verkiindigung und der besonderen
Lebensweise des (historischen) Jesus bzw. der Jesusbewegung bringt.

Die Angehorigen dieser Bewegung um den Charismatiker Jesus von Nazareth
(Jinger; Sympathisanten) lebten in der Erwartung des nahen Anbruchs der Gottes-
herrschaft und versuchten, ihr bereits jetzt schon in radikaler Lebenspraxis zu ent-
sprechen, némlich in der Praktizierung von Nichsten- und Feindesliebe, Geschwis-
terlichkeit, in der Sorge fiir die Armen, in der Herstellung von Gerechtigkeit, in
Gewaltverzicht, in immer aufs Neue zu bewihrender Vergebungsbereitschaft, im
Eintreten fiir Frieden sowie in der Hinwendung zu den gesellschaftlich Deklassierten
— die Gottesherrschaft gleichsam antizipierend.

Im Zusammenhang einer solchen Lebenspraxis macht die Forderung nach radikaler
Abkehr von Besitz — in welcher Weise auch immer — Sinn. Besitz stand dem
Anbruch der offenbar besitzlos vorgestellten Gottesherrschaft entgegen. Im Be-
sitzverzicht zugunsten der Armen (Lk 18,22) konnte die Gottesherrschaft bereits jetzt
antizipiert werden. Angesichts des kurz bevorstehenden Endes der alten Lebens-
verhiltnisse und des Einbruchs einer ganz neuen Welt relativierte sich ohnehin die
Einstellung zum Besitz.6 Fiir die Bereitschaft, sich auf die Gottesherrschaft und da-
mit auf das Heil auszurichten, war fiir die Jesusbewegung Besitz wohl geradezu ein
Hindernis. An vielen Stellen wird in exponierter Weise herausgestellt, wie schwer es
fiir die Besitzenden, die Reichen zumal, ist, Eingang in die Gottesherrschaft zu fin-
den (Lk 18,24-25).7

Der Gott-Mammon-Alternative war ohne Zweifel ein wesentliches Ele-
ment des theologischen Selbstverstindnisses der Jesusbewegung®, ist
aber nur innerhalb ihrer wirklich plausibel. Sie ldsst sich insbesondere

5 Zum Folgenden allgemein: Gerd Theifien und Annette Merz, Der historische Je-
sus, Gottingen 1996; Ekkehard und Wolfgang Stegemann, Urchristliche Sozialge-
schichte, Stuttgart u.a. 1995.

6 Nach der These von Gerd Theillen ist Besitzverzicht zusammen mit Heimat- und
Schutzlosigkeit sowie der Abkehr von der Familie tiberdies ein konstitutives Merk-
mal wandernder Charismatiker, das auch auf die Jesusbewegung zutrifft; vgl. Thei-
fen/Merz, 316.

7 Vgl. die Zusammenstellung der reichtumskritischen Traditionen in den Evange*
lien bei Hengel, Eigentum, 31-34.

8 Die These von A. Merz allerdings, dass das Mammonswort »ins Zentrum der
Botschaft Jesu« fiihrt, erscheint iberzogen. Das gilt auch fiir die Deutung des Mam-
mons als »eine quasi personhafte [widergéttliche; Vf] Macht« bzw. als »Grundiibel
der Zeit« (Merz, Mammon als schérfster Konkurrent Gottes. Jesu Vision vom Reich
Gottes und das Geld, in: Lederhilger, Gott oder Mammon, 35. 49). Das Mammons-
wort erhilt hier viel zu viel Gewicht fiir das Selbstverstindnis der Jesusbewegung.
Die These scheitert aber bereits daran, dass das Wort gesagt ist in einer Situation, die
nicht wie heute vom Geld als der alles bestimmenden Wirklichkeit geprégt war und
in einer eschatologischen Gemeinschaft, die bettelarm war bzw. ohnehin jeglichem
Besitz abgeschworen hatte. Das Problem, dass Merz und andere Neutestamentler
haben, gab es vermutlich also gar nicht. Merz ist in ihren Ausfiihrungen durchgehend
dem existenzphilosophisch orientierten hermeneutischen Vorverstidndnis erlegen,
Mammon zu einer quasi zeitlos giiltigen Gegenmacht in der Gotteslehre stilisieren zu
sollen (vgl. bes. S. 57).



124 Folkert Rickers

wegen ihrer exponierten eschatologischen Struktur nicht ungebrochen
auf unsere Zeit iibertragen. Nicht Abkehr vom Besitz ist unser Problem,
sondern die Frage, wie wir uns in einer Welt zurechtfinden zu konnen,
die ohne Eigentum und Geldwirtschaft gar nicht gestaltbar wire, mithin
des angemessenen Umgangs mit Besitz aus christlicher Sicht. Die Ver-
schiebung der theologischen Fragestellung hin zu einer ethischen zeich-
net sich bereits deutlich im Lukasevangelium ab. Gleichwohl ist natiir-
lich nicht ohne Erkenntniswert auch fiir das ethische Problem, dass die
Jesusbewegung grundsitzlich aufzeigt hat, wie sehr unter bestimmten
Umstidnden Besitz Menschen in ihrem Lebenverhiltnis beherrschen und
korrumpieren, Mammon, Gétze sein kann. Das Mammonswort sichert
die Erkenntnis, dass die ethische Fragestellung theologisch hintergriindig
bleibt.

1.2, Lukas

Anders als bei der Jesusbewegung sieht Lukas sich vor das Problem ge-
stellt, wie Christen sich zu Besitz und Reichtum verhalten sollen, und
stellt sich damit den Realititen in seiner Gemeinde.?

Der Einbruch der Gottesherrschaft ist ausgeblieben. Ortsgemeinden haben sich ge-
bildet. Anders als im engeren Kreis der Jesusbewegung, in der wohl kaum Platz fiir
Reiche war, gibt es nun auch Wohlhabende. Sie sind fiir den Evangelisten (und die
Gemeinden, die er im Blick hat) ein echtes und grundlegendes Problem, das zwar
zunichst auch nur einzelne, nimlich Vermdgende betraf, aber doch auch die Struktur
seiner Gemeinden erheblich beriihrte. Denn er kommt auf sie immer wieder und viel
hiufiger als die anderen Evangelisten zu sprechen. Die Losung findet er nun nicht in
dem Mammonswort, obwohl gerade er den Begriff iiberliefert hat, sondern in der
These, dass Reichtum zwar generell ein Hindernis fiir das Heil darstellt (wie in der
Jesusbewegung), aber unter bestimmten Bedingungen auch fiir die Reichen Rettung
moglich ist, wenn sie sich nidmlich zum erheblichen Besitzverzicht zugunsten der
Armen entschlieBen. Die Geschichte vom Oberzéllner Zachdus (Lk 19) ist hier das
einschlagige Beispiel. Die Geschichte soll bei der reichen Horerschaft die Bereit-
schaft zum Besitzverzicht erhdhen. Bekehrung der Reichen und Stiftung von Almo-
sen fallen bei Lukas zusammen.

Gleichwoh! hat Lukas immer auch im Blick, dass Besitz an sich gefihrlich ist, weil
er den Besitzer von der gebotenen Nachfolge abhilt und ihn iiberdies der Gefahr aus-
setzt, Besitz zu vergétzen. Das hier einschligige Beispiel ist die Geschichte vom rei-
chen Kornbauern, der um seiner Besitzgier willen das Heil verfehlt (Lk 12,16-21).
Wegen dieser dem Besitz immanenten Gefahr kann der Evangelist auch zum voll-
stindigen Verzicht auf Besitz raten (Lk 18,18-30). Dem korrespondiert sein Ideal
einer solidarischen Gemeinde im innergemeindlichen umfassenden Besitzausgleich
(Giitergemeinschaft), wie er in der Apostelgeschichte beschrieben wird (Apg 4,32—
38).

Ob nun partieller oder totaler Besitzverzicht — entscheidend ist fiir Lu-
kas, dass »Besitz [...] im Endgericht rechenschaftspflichtig [ist]. In der

9 Zum Folgenden vgl. Petracca, Gott oder das Geld.



Goltt oder Mammon 1235

kommenden Welt werden nur dem die himmlischen Giiter anvertraut,
der im Umgang mit den irdischen Giitern zuverldssig war. Statt geldgie-
rig zu sein (Lk 16,14), soll man Besitz so verwenden, dass man die gott-
liche Bewihrungsprobe besteht ... Konkret folgert er [Lukas; Vf] hier-
aus: Man soll sich Freunde machen mit dem ungerechten Mammon ...,
indem man Schulden erldBt ... und Almosen gibt ... Man soll Geld nicht
vergdtzen.«!'? — Daran kann heute mindestens mittelbar angekniipft wer-
den.

1.3 Alte Kirche

Es lohnt auch der Blick auf die Alte Kirche, die vor dem gleichen Prob-
lem stand wie die lukanischen Gemeinden. Reiche Anhdnger des neuen
Glaubens waren in den meisten Gemeinden eine Realitit.!! Paradigmati-
sche Bedeutung kommt hier dem Traktat des Clemens von Alexandrien
(um 140/150-215) »Quis dives salvetur« zu.!?

Ebenfalls den Riickgriff auf das jesuanische Mammonswort offenbar
vermeidend, hilt Clemens die Rettung der Reichen fiir eine schwere,
aber lsbare Aufgabe. Man miisse ihnen nur klar machen, »dass ihnen,
wenn sie den Geboten gehorchen, die Hoffnung auf das Erbe des Him-
melreiches nicht vollig abgeschnitten ist«!3.

Denn Reichtum an sich ist fiir ihn gleichsam neutral, weder »gut« noch »schlechte 14
Schlecht ist nur, dass Menschen ergriffen werden von der Leidenschaft, vom Verlan-
gen und von der Gier nach Besitz. Besitz selber kénne sogar niitzlich sein; denn man
sei durch ihn in der Lage, damit ganz im Sinne des Herrn Gutes zu tun, Hungernde
zu speisen, Nackte zu bekleiden, tiberhaupt wohltéitig zu sein.!> Vermégen heifie so,
weil es etwas vermag. Reichtum ist fiir Clemens ein »Werkzeug«.!® Wahrer Reich-

10 Petracca, Gott oder das Geld, 337-338.

11 Vgl. den Uberblick bei Eric Osborn, Art. Eigentum. IV Alte Kirche, in: TRE 9
(1982) 414-417; Manfred Wacht, Einfihrung in das Werk »Welcher Reiche wird
gerettet werden?«, in: Clemens von Alexandrien, Welcher Reiche wird gerettet wer-
den? (SKV 1), Miinchen 1983, 70-90.

12 Clemens, Welcher Reiche wird gerettet werden?, 1983. — Zum Folgenden vgl.
insbesondere die Auslegung dieser antiken Schrift bei Jorg Ulrich, Clemens Ale-
xandrinus »Quis dives salvetur« als Paradigma fiir die Beurteilung von Reichtum und
Geld in der Alten Kirche, in: Jahrbuch fiir Biblische Theologie 21 (2006), Neukir-
chen-Vluyn 2007, 213-238.

13 Clemens, Welcher Reiche, 14.

14 Ebd., 28-29.

15 Sich des Besitzes zu entduRern, konne sogar der falsche Weg sein. Die Begierde
nach ihm kénne namlich durchaus bestehen bleiben. Man benehme sich iiberdies
eines wesentlichen Mittels, Gutes zu tun; vgl. ebd., 25.

16 »Man darf also das Vermégen, das auch unserem Nichsten niitzen kann, nicht
wegwerfen; denn es ist ein Besitz, weil es besitzenswert ist, und heifit Vermégen,
weil es etwas vermag und niitzt und zum Nutzen der Menschen von Gott geschaffen
ist, da es ja ein Stoff und ein Werkzeug zu gutem Gebrauch denen vorgelegt und zur
Verfligung gestellt ist, die es zu gebrauchen verstehen« (ebd., 27).



126 Folkert Rickers

tum sei die Ausrichtung der Gesinnung auf das im Sinne Gottes Wohltitige, sei
Reichtum an Tugenden; der falsche, missbrauchlich eingesetzte Reichtum sei die
Fixierung auf den duferlichen vergénglichen Besitz; er versperre den Weg zum ewi-
gen Leben.

Der Reiche steht also in der sténdigen Spannung, sein Herz an den Besitz zu verlie-
ren und damit das Heil zu verfehlen oder seinem Verlangen nach Heil nachzugeben
und seinen Besitz abzugeben. Clemens hebt ab auf die Gesinnung dem Besitz gegen-
iiber, auf die innere Freiheit, Reichtum zwar zu besitzen, aber sich ithm nicht in Lei-
denschaft und Gier zu unterwerfen. Die Richtschnur sei dabei die Liebe Gottes, der
die Liebe der Reichen zu ihren Nichsten korrespondieren solle. In der Liebe, die
nicht das Ihre sucht, dem »uniibertrefflichen Weg zur Rettung«!7, bestehe auch die
Chance des Reichen fiir das Heil. Um eine solche Gesinnung zu erwerben und den
Gefihrdungen des Geldes nicht zu erliegen, bediirfe es allerdings der Belehrung, ja
regelrecht des » Trainings«.!8

Mit dieser Position, die heute ebenfalls mindestens mittelbar rezipiert
werden konnte, beschreibt Clemens den common sense der Alten Kirche.
Thre Vertreter sehen im Reichtum sowohl eine Chance zum Heil, aber
auch die Gefahr, der Habgier zu erliegen. Radikal vom Grundsatz her
war lediglich Tertullian (um 160-220), darin sachlich das Anliegen der
Jesusbewegung beriihrend. Er war der Meinung, dass der Reiche gleich-
sam automatisch und unabwendbar Knecht seines Reichtums sei und
dem Gericht Gottes verfalle. Gott sei ein Gott der Armen, aber auch ein
Verdchter der Reichen. — Spiter, am Anfang des 5. Jahrhunderts, wird
derselbe Standpunkt in einer Schrift vertreten, die pelagianischen Krei-
sen zugeschrieben wird: »De divitiis«. Sie ist an Radikalitit nicht zu
iberbieten, weil ihre Verfasser auf der wortlichen Interpretation des Her-
renwortes Lk 18,25 insistieren, demzufolge die Reichen vom Himmel-
reich ausgeschlossen seien. Der Verfasser sieht im Reichtum nicht eine
Gabe Gottes, sondern nur die tberfliissige Fiille an nicht notwendigem
Besitz, und folgert daraus: »Fiir die Reichen ist der Zugang zum Him-
melreich mithin »in gewisser Weise verschlossen«.«!?

Die Position des Clemens ist im Ubrigen weithin eng verwandt mit zeit-
gendssischen philosophischen (stoischen und mittelplatonischen) Bemii-
hungen: »Die grundsitzliche Distanz gegeniiber dem Materiellen und
damit Reserviertheit gegeniiber dem weltlichen Besitz, der als Hindernis
fiir die Suche nach der eigenen Wahrheit angesehen wird, zeigt sich in
nahezu allen zeitgendssischen Entwiirfen einer vita philosophica.«? Das
Ideal der Freiheit von den Affekten, der Gier und der Unvernunft wird
hier wie dort beschworen.

17 Ebd., 54ff. — Uber die Moglichkeit der Reichen, sich in ihrem Verhalten an der
Liebe Gottes zu orientieren, stellt Clemens im zweiten Teil der Schrift breit an-
gelegte Uberlegungen an.

18 Ulrich, Clemens, 215.

19 Bbd:233:

20 Ebd., 234.



Gott oder Mammon 127
1.4 Luther

Mit der Entwicklung zum pragmatischen Umgang von Christen mit
Reichtum und den Gefahren des Reichtums vom Lukasevangelium an
ging offensichtlich die radikale Gott-Mammon-Alternative verloren. Sie
taucht in der Literatur nicht mehr auf. Was iiber das Mittelalter hin
bleibt, ist natiirlich die allgemeine Warnung vor Habgier, z.B. in der
Katechese?!, aber auch in den Totentéinzen, in denen regelmiBig Wuche-
rer, Krimer, Kaufleute und iiberhaupt Reiche als Habgierige dargestellt
werden, denen dann vom Sensenmann bescheinigt wird: »Geld und Gut
nichts helfen tut.«?? Gregor der Grofe (um 540-604) zéhlte — auf Vorga-
ben des griechischen Theologen Evagrius von Pontus (um 345-399) zu-
riickgreifend — die Habgier zu den sieben Todsiinden.?? Sie betrifft alle
Menschen, vor allem aber jene, die sich wie insbesondere die Vermdgen-
den mit dem, was sie besitzen, nicht zufrieden geben konnen. — Grund-
sétzliche christliche Vorbehalte gegen Besitz und Reichtum finden sich
in den Armutsbewegungen des Mittelalters. Hier ist besonders auf das
Armutsideal des Franz von Assisi und die von ihm ausgehende Gemein-
schaft der Franziskaner zu verweisen.2*

Erst bei Luther taucht die Gott-Mammon-Alternative wieder auf und
wird bei ihm eingebunden in einen fundamentalen theologischen Zu-
sammenhang, ndmlich in die Explikation der Gottesfrage in der Ausle-
gung des ersten Gebotes im GroBen Katechismus. Sie dient ihm u.a.
dazu, die Exklusivitidt der biblischen Gottesvorstellung herauszustellen
und von anderen abzusetzen:

»Ein Gott heiBet das, dazu man sich versehen soll alles Guten und Zuflucht haben in
allen Noten. Also dass ein Gott haben nichts anderes ist, denn ihm von Herzen trauen
und glduben [...], dass alleine das Trauen und Glauben machet beide Gott und Abe-
gott [...]. Worauf du nu [...] dein Herz hiingest und verlissest, das ist eigentlich dein
Gott.«25 Den Abgott identifiziert Luther in einer Reihe von Erscheinungen und Be-

21 Egino Weidenhiller, Untersuchungen zur deutschsprachigen katechetischen Lite-
ratur des spiten Mittelalters (MTUDL 10), Miinchen 1965; diese Literatur rezipiert
mit den sieben Hauptsiinden auch die avaritia, die Habsucht.

22 Vgl. z.B. Hermann Kirchhoff, Der Wondreber Totentanz, Miinchen/Ziirich
1976, 56, verbunden zusitzlich mit Hiob 27,19: »Reich legt er sich schlafen — er tuts
nicht wieder; er schligt die Augen auf und — ist nicht mehr.« — »Durchgehend ist
lediglich — und das zielt auf Feudalitit, Klerus, >Funktionire« und sonstige Stadtbe-
volkerung gleichermaBen — die Kritik am Reichtum« (Gert Keiser, Der tanzende
Tod, Frankfurt a.M. 1983, 47); Frank Petermann, Kirchen- und Sozialkritik in den
Bildern des Todes von Hans J. Holbein d.J., Bielefeld 1983, 247-252.

23 Vgl. Wolfgang Platzeck, Alles — und noch viel mehr. Die Gier gehort zu den
sieben Todsiinden. Im Wirtschaftsleben scheint sie aber zu einer globalen Tugend
geworden zu sein, Westdeutsche Allgemeine Zeitung vom 16. Februar 2008.

24  Lothar Hardick, Art. Armut II. Kirchengeschichtlich, in: RGG’ 1 (1957) 624
627.

25 Martin Luther, GroBer Katechismus, in: BSLK 41959, 560.



128 Folkert Rickers

wegungen, und nennt an erster Stelle den Mammon.2® Aber er sieht den Abgott auch
bei Menschen, die auf die Kunst vertrauen, auf Klugheit, Gewalt, Gunst, Freund-
schaft und Ehre, die Heilige anrufen, mit dem Teufel einen Bund schlieBen, Zauberer
und Schwarzkiinstler bemithen. Weiter zeigt er auf die Heiden, die sich ihre eigenen
Gotter machen. Abgott sind schlieilich alle, die sich auf ihre Werke verlassen.
Luther geht es also hier in erster Linie darum, die Leser anzuleiten zum Vertrauen
auf den rechtfertigenden Gott.

Luther kniipft mit dieser theologischen Fragestellung direkt an die Jesus-
bewegung an, die grundsitzliche Gefahr des Mammons beschworend.
Man konne ihr so schwer entrinnen. Selbst dann niamlich, wenn man kein
Vermdégen hat, »klebt und héngt« einem der mammonistische Geist von
Natur an bis zum Tod.

Allerdings rdt er nicht wie die Jesusbewegung zur Besitzlosigkeit, son-
dern zum angemessenen Umgang mit »Geld und Gut« und entfaltet da-
mit das theologische Problem gleichsam auch zur ethischen Seite hin. So
hat er scharfe Worte gefunden gegen den Missbrauch des Geldhandels in
seiner Zeit und geiBelt namentlich den Zinswucher, damit einen Einblick
gewihrend in den Beginn der Entwicklung der neuzeitlichen Finanzwirt-
schaft.?’

Wie diese grundsitzlich angesetzte theologisch-ethische Position Luthers
verstanden und heute rezipiert werden kann, ist allerdings umstritten.
Marquardt vertritt die These, man miisse in ihr einen Ansatz zur Kritik
des kapitalistischen Systems als des eigentlichen Abgotts jener Zeit se-
hen.?® Dem ist von anderer Seite widersprochen worden.? Gegen Mar-
quardt spricht vor allem, dass Luther grundsitzlich theologisch argu-
mentiert und in der Abgott-Konkurrenz nicht nur den Mammon heraus-
stellt, sondern eine ganze Reihe anderer Méchte, die ebenso ausfiihrlich
benannt und nicht zur Systemkritik ausgezogen werden (s.0.). Seine Kri-
tik betrifft den Missbrauch von Kapitaleignern, nicht aber das dkonomi-
sche System; er hat es ebensowenig in Frage gestellt wie die feudalen
Strukturen seiner Zeit (Bauernkrieg!).

26 »Es ist mancher, der meinet, er habe Gott und alles gnug, wenn er Geld und Gut
hat, verldBt und briistet sich drauf so steif und sicher, dass er auf niemand nichts gibt.
Siehe, dieser hat auch einen Gott, der heilet Mammon, das ist Geld und Gut, darauf
er alle sein Herz setzet, welchs auch der allergemeinest Abgott ist auf Erden. Wer
Geld und Gut hat, der weil} sich sicher, ist fréhlich und unerschrocken, als sitze er
mitten im Paradies und wiederiimb, wer keins hat, der zweifelt und verzagt, als wisse
er von keinem Gott. Denn man wird ihr gar wenig finden, die guts Muts seien, nicht
trauren noch klagen, wenn sie den Mammon nicht haben; es klebt und héngt der Na-
tur an bis in die Gruben« (ebd., 561).

27 Vgl. dazu die eindrucksvollen Belege bei Marquardt, 189.

28 »Der Kapitalismus ist nicht nur Sache der Kapitalisten, unterwirft vielmehr alle
dem Zwang seines Systems als Herrschaftsstruktur. Luther hat den ProzeBcharakter
dieses Systems klar durchschaut: die unaufhaltsame, eigengesetzliche Expansion des
Kapitals, das geschichtsbeherrschende Umsichfressen seiner Entwicklung« (Fried-
rich-Wilhelm Marquardt, Gott oder Mammon, in: Einwiirfe 1 [1983] 189).

29 Vgl. dazu Wagner, Geld oder Gott?, 101.



Gott oder Mammon 129
2 Systematisch-theologische Gesichtspunkte3?

Die historische Priifung hat ergeben, dass wenig Anlass besteht, die
Gott-Mammon-Alternative zum grofien Konkurrenzkampf zweier ihrer
selbst méchtigen Méchte zu behaupten oder dies auch nur zu suggerie-
ren. Sie ist plausibel im Zusammenhang des eschatologischen Entwurfs
der Gottesherrschaft in der Jesusbewegung, taugt aber wenig als gleich-
sam zeitlose theologische Sentenz zur Identifizierung der negativen
Auswiichse der Geldwirtschaft auf unser gesellschaftliches System (Ka-
pitalismus) wie fiir die Geldverhaftung des einzelnen.

Bereits die altkirchlichen Schriftsteller haben die Gott-Mammon-Alter-
native, weil wirklichkeitsfremd, nicht aufgenommen und weiterent-
wickelt. Denn sie sahen im Besitz nicht nur Mammon, nicht nur die von
ihm ausgehende Gefahr fiir das Heil des Menschen, sondern auch eine
Schopfungsgabe. Davon ist auch heute auszugehen, wenn theologisch
sachgemil iiber Besitz und Geld gehandelt werden soll.3! Insbesondere
die Erfindung des Geldes hat sozialen und dkonomischen Fortschritt er-
mdglicht und das Leben der Menschen in ihrem gegenseitigen Verkehr
dadurch erleichtert, dass ein allgemein akzeptierter, verlisslicher und
kontrollierbarer Tauschwert entstanden ist, der auf relativ einfache
Weise Waren- und Dienstleitungsaustausch ermdoglicht. Und es wiire nur
sozialromantisch gedacht, das Rad der Geschichte zuriickdrehen zu
wollen und den Warenaustausch wieder unmittelbar zu organisieren.32
Neben dem Tauschwert liegt der Nutzen des Geldes zweitens darin,
»Wertaufbewahrungsmittel« und schlieBlich drittens »gesetzliches Zah-
lungsmittel« zu sein (Brockhaus).?3

30 Vgl. dazu bes. auch Biehl, Gott oder Geld, in: JRP 17 (2001) 145-174.

31 So auch Christof Gestrich, »Gott, Geld, Gabe. Zur Geldformigkeit des Denkens
in Religion und Gesellschaft«. Eine theologische Einfiihrung, in: Gestrich, Gott,
Geld und Gabe, 13-15.

32 Vgl. aber das bedeutsame und erfolgreiche Experiment der Tauschringe, die
nichtgeldbezogene Erfahrungen des unmittelbaren Tausches erméglichen und in de-
nen man sich jedenfalls punktuell der Macht des Geldes entziehen kann. Die Oko-
nomie der Gesellschaft kann durch Tauschringe aber sicher nicht verindert werden.
Vgl. dazu Dieter Heisig, Geld regiert die Welt — es sei denn, wir machen es anders,
in: Gottwald/Rickers, www.geld, 159-168. — Zur Problematik des Tauschens mit
historischem Blick auf die unmittelbare Nachkriegszeit vgl. Biehl, Gott oder Geld,
in: JRP 17 (2001) 153.

33 »Geld ist eine der glinzendsten Erfindungen, denn es liBt sich fiir unendlich
viele verschiedene Zwecke einsetzten. Geld erdffnet Gestaltungsspielriume in einem
unglaublich weiten Umfang, denn durch die Zahlung meines Beitrags kann ich viele
verschiedene Zwecke unterstiitzen und meine Kraft und mein Engagement viel brei-
ter streuen, als wenn ich bei allem, was ich unterstiitze, persdnlich anwesend sein
miifte« (Hull, Geld und Gott, 123).



130 Folkert Rickers

Geld als gute Gabe Gottes wiire ein lohnendes Thema von Theologie und
Kirche — was immer man sonst an negativen Zuschreibungen fiir not-
wendig halt.’*

Geld ist allerdings ganz ambivalent und wire in dieser Ambivalenz eben-
falls theologisch zu reflektieren. Denn neben seinen auBerordentlich
niitzlichen Funktionen hat sich Geld in der modernen biirgerlichen Ge-
sellschaft gleichsam verselbststéndigt und sich zu einen Faktor sui gene-
ris entwickelt, indem nicht nur die wirtschaftlichen Beziehungen, son-
dern auch der gesamte Dienstleistungsbereich, ja das gesellschaftliche
Leben insgesamt auf Geld bezogen wird, darin jeden einzelnen Men-
schen betreffend. Die biirgerliche Gesellschaft hat sich — wie insbeson-
dere in der marxistischen Tradition zu Recht behauptet wird — als kapi-
talistische entwickelt, in der »alle individuellen, sozialen und kulturellen
Belange durch die verwertende Rationalitiit des Geldes direkt oder indi-
rekt mitbestimmt werden«3, selbst dort, wo das Geld direkt gar nicht in
Erscheinung tritt. Alles wird in unserem Leben verrechenbar und
ausdriickbar in Warenwert.3¢ Falk Wagner hilt die Bezogenheit des Le-
bens auf Geld fiir derart umfassend, dass er von einer »alles bestimmen-
den Wirklichkeit« spricht bzw. — ausgedriickt in religidser Sprache — von
»Geld-Pantheismus«, der heute der Struktur nach an die Stelle Gottes
getreten sei.

Geld wird in der kapitalistischen Gesellschaft zum Selbstzweck.?” Abgekoppelt vom
eigentlichen Waren- und Sachwert wird Geld zum Spekulationsobjekt, um némlich
allein durch Zinsen und Zinseszins, ohne irgendeine wirtschaftliche Leistung zu
erbringen, hochstmégliche Ertrige zu erzielen. Dabei sind ohne ihr Zutun immer jene
im Vorteil, die iberhaupt iiber verzinsbares Vermdgen verfiigen, im Ubrigen auch
noch dadurch, dass sie die Substanz des Vermdgens nicht anzugreifen brauchen. Die
Gier nach hochstmoglicher Rendite hat nur dort eine Grenze, wo Banker das Risiko
von Geldanlagen nicht iiberschauen und ohne ausreichende Sicherheiten Geld in
Spekulationsgeschéften einsetzen, das hier verloren gehen kann, wie das in der
schweren Finanzkrise im Herbst 2008 weltweit der Fall war.38

34 Von besonderer Bedeutung wire hier eine theologische Auseinandersetzung mit
den provokanten Vorstellungen iiber den hohen gesellschaftlichen und kulturellen
Rang des Geldes bei: Norbert Bolz, »Money as God-Term«. Wie das Geld Gott er-
setzt, Kultur stiftet und Probleme 16st, in: Gestrich, Gott, Geld und Gabe, 88—108.

35 Wagner, Geld oder Gott?, 13.

36 Das im Einzelnen aufzuzeigen, ist das besondere Anliegen von R. Heinrich, Le-
ben in Religionen, 98-130.

37 »So ist auch die von Geld ausgeldste Faszination von solcher Art, dass die, die
sich nach ihm sehnen, davon besessen werden. Das Geld beherrscht die Vorstellung
so sehr, dass es, obwohl nur als Mittel zu verschiedenen Zwecken von Wert, zuletzt
zum Selbstzweck wird. Es ist der Fetisch unserer Gesellschaft, und wie alle Fetische
vereint es erotische und numinose Macht in sich« (Hull, Gott und Geld, 121).

38 Die kapitalismuskritische Organisation »Attac« geifielt, dass die »Finanzarchi-
tektur« der westlichen Welt, »auf grenzenlose Kapitalvermehrung und Markfreiheit
setzt. Ein unkontrolliertes System, das zum Zocken einlddt, verantwortungslose Pro-
fitmacherei belohnt und dabei den Zusammenbruch ganzer Volkswirtschaften ris-



Gott oder Mammon 1154

Kann man dem Geld als der alles beherrschenden Wirklichkeit irgendwie
Herr werden und es zu seinen dem Menschen dienenden Funktionen zu-
riicklenken? Manche glauben, dass die Mechanismen der »Sozialen
Marktwirtschaft« dazu in der Lage wiéren, mithin der Kapitalismus sich
selbst kontrollieren und reformieren konne.3® Andere bezweifeln das,
wie z.B. Thomas Ruster. Im Prinzip tritt er zwar ebenfalls fiir die »So-
ziale Marktwirtschaft« ein und hilt ihr historisches Experiment fiir
durchaus gelungen,*” sieht aber andererseits, dass der Kapitalismus unter
den Bedingungen der Globalisierung mit ihren verheerenden Folgen fiir
einzelne Linder wie fiir die einzelnen Menschen in eine neue Phase ge-
treten ist, in der die demokratische Kontrolle des Kapitals weithin auBer
Kraft gesetzt ist. Gewinne aus dem Kapital flieBen in sog. »Steueroasen«
ab; Produktionen und Investitionen werden nur noch dort vorgenommen,
wo sie optimalen Gewinn versprechen. Das Schicksal der produzieren-
den Menschen sowie das Gemeinwohl spielen dabei keine Rolle mehr.
Sie sind dem Kapital einigermallen ausgeliefert und am Ende die Verlie-
rer. Jetzt, so Ruster, »erhélt erst das Geld jene absolute und totale Macht,
die es zu etwas Gottlichem werden ldBt«?!, alles bestimmende Wirklich-
keit, die erste Religion, die den Namen »Weltreligion« zu Recht fiihrt,
aber doch Gotze und Abgott ist, Gotzendienst erheischend, wie der
Autor im Weiteren ndher ausfiihrt, gegen den biblische Gétzendienstkri-
tik in Anspruch genommen werden sollte. Die Auseinandersetzung mit
fremden Gottern sei ein Grundthema, das die biblischen Schriften von
Anfang bis Ende durchziehe. Auch an der Kritik des Lukas am Reichtum
kénne man sich orientieren. Das Entscheidende sieht Ruster schlieBlich
darin, »dieser Wirklichkeit ihre Macht nicht zu glauben, obwohl sie die
alles bestimmende ist«*?, Aber wie soll das gehen, der Macht des Geldes
»nicht zu glauben«? Welches Gottesbild miisste ihr entgegen gesetzt,
welche politischen MaBnahmen zu ihrer Kontrolle miissten ergriffen
werden?*3 Welche Personen, Organisationen und Institutionen miissten
hier titig werden?

kiert« (»Das Casino schlieBen! Finanzmérkte kontrollieren — jetzt!«, Internetprisen-
tation von Attac am 18. Oktober 2008).

39 Das ist z.B. der Fall bei Reinhard Marx in seiner jiingsten Publikation »Das Ka-
pital. Ein Plddoyer fiir den Menschen« (Miinchen 2008). Die »Soziale Marktwirt-
schaft« hilt er fiir »den einzigen Weg, und dieser Weg ist ohne Alternative« (S. 31).
Abgewehrt wird lediglich ein »unbegrenzter« »grenzenloser«, durch ordnungspoliti-
sche Rahmensetzungen nicht gezihmter, mithin ein »primitiver Kapitalismus«. Er
tritt gewissermaBen ein fiir einen Kapitalismus mit menschlichem Antlitz. Diesen
verbindet er biblisch mit der Forderung alt- wie neutestamentlicher Autoren nach
Herstellung von Gerechtigkeit (S. 130-138). — Im Begriff der »Sozialen Marktwirt-
schaft« konnte die Ambivalenz des Geldes gut zusammengedacht werden.

40 Ruster, Mammon, 422.

41 Ebd.

42 Ruster kniipft damit auch sprachlich (Mammon!) an die theologische Argumen-
tation der Jesusbewegung an.

43 Ebd., 130-138.



132 Folkert Rickers
3 Religionspddagogische Aspekte

Von der Verstrickung in eine durch Geld bestimmte Welt ist in der Reli-
gionspiddagogik so wenig die Rede wie in der Theologie, obschon alle
Jugendlichen unmittelbar von ihr betroffen sind. Sie sollte ihnen jeden-
falls bewusst gemacht werden. Das kann auf vielerlei Weise geschehen.
Da eine Didaktik der geldbestimmten Welt nicht vorliegt, wird im Fol-
genden versucht, punktuell den Zugang zu ihr zu finden, ndmlich an
zwei zufilligen, gleichwohl repridsentativen Beispielen aus dem politi-
schen Tagesgeschehen.

(1) Im Juli 2008 stand der Immobilienkaufmann Elmar S. vor Gericht, der sich in
langen Berufsjahren ein Vermdgen verdient hatte.** »Seit 1985 hat er Geld beiseite
geschafft, in Liechtensteiner Stiftungen verpackt und auf Schwarzgeldkonten geparkt
— in der Steueroase praktisch unerreichbar fiir die deutschen Behorden. In den Jahren
2001 bis 2006 hinterzog der heutige Rentner rund 7.5 Millionen Euro an Steuern.«
Wegen dieser Summe musste er sich gerichtlich verantworten.

Aufgeflogen war der Betrug von Elmar S., weil ein ehemaliger Mitarbeiter der
Liechtensteiner Bank dem Bundesnachrichtendienst eine CD verkauft hatte, auf der
die Daten von insgesamt 700 Steuerfliichtlingen gespeichert waren. Weil er gestin-
dig war, fiel das Urteil des Bochumer Gerichts mit zwei Jahren Gefiéingnis auf Be-
wihrung verhiltnisméBig milde aus. Auflerdem muss der Verurteilte die 7.5 Millio-
nen an die Staatskasse und an wohltdtige Institutionen zahlen. In ihrem Plidoyer
macht sich die Staatanwiltin Gedanken iiber die mdglichen Griinde fiir eine derart
umfassende kriminelle Tat von Elmar S., stellvertretend aber auch fiir die 700 Mit-
titer: »Ich frage mich, warum jemand wie Sie, der auf der Sonnenseite des Lebens
steht und so viel Geld verdient hat, so etwas tut.« Und gibt sich selbst die Antwort:
Es sei wohl Gier, sagt sie, die Macht des Geldes, die zur Selbstiiberschitzung fithre
und zur Uberzeugung, keine Steuern zahlen zu miissen. AuBerdem sei es bei der
Oberschicht zum Volkssport geworden, »mal nach Liechtenstein zu gehen.

An diesem Beispiel kann man mit den Schiiler/innen ab Sekundarstufe I
erdrtern, was die »Macht des Geldes« bewirken kann. Sie verleitet zur
Gier, und zwar sowohl individuell Elmar S. betreffend, als auch — und
das ist hier entscheidend — strukturell. Er kann ja seine Charakterschwi-
che zur Wirkung bringen, weil eine geldbestimmte Gesellschaft ihm die
kriminelle Tat geradezu nahelegt. Der religionspiddagogische Bezug
konnte tiber das Gleichnis vom reichen Kornbauern gewonnen werden.4>

44 Eske Hicken, Gier nach der Macht des Geldes, Frankfurter Rundschau vom
19./20. Juni 2008.

45 Vgl auch F. Rickers, Habgier — Aspekte zum AnstoB eines interreligiésen Lern-
prozesses, in: JRP 17 (2001) 190-200. — Ein Auftrag an die Schiiler/innen kénnte
auch darin bestehen, lokale Zeitungsartikel zu sammeln und zu analysieren, in denen
davon berichtet wird, dass Menschen andere aus Habgier beraubt oder gar ermordet
haben; vgl. z.B. aus jiingster Zeit: Raubmord in Rumeln, Westdeutsche Allgemeine
vom 30. Oktober 2008; Lebenslange Haft fiir Mord an Rentnerin, Westdeutsche All-
gemeine vom 20. November 2008; Aus Geldgier Rentner zu Tode gequilt, West-
deutsche Allgemeine vom 19. Dezember 2008.



Gott oder Mammon 133

Die Schiiler/innen sind aufgefordert, die zu erwartenden weiteren Pro-
zesse liber Steuerfliichtlinge in den Medien weiter zu verfolgen und ge-
gebenenfalls zu dokumentieren.

(2) Das zweite Beispiel hat mit der weltweiten Finanzkrise Herbst 2008 zu tun. Zu
ihr befragt kritisiert der auBerordentlich erfolgreiche Unternehmer Heinrich Deich-
mann »die schier grenzenlose Gier von Banken und Managern, die in ihrer Sucht
nach Bonuszahlungen nicht auf die Qualitit ihrer Bankprodukte geachtet haben«?6,
Die Gier nach Profit widerspreche unternehmerischem Verstindnis. Es miisse um
mehr gehen als um Gewinn- und Profitmaximierung. Das sagt Deichmann als Christ
und weist zugleich auf das soziale Engagement der Firma, auf die Betriebsrente z.B.
oder auf die Unterstiitzungskasse fiir Mitarbeiter, die in Not geraten sind. Jeder Mit-
arbeiter konne auf Firmenkosten eine Woche seines Urlaubs in der Schweiz verbrin-
gen, um zu lernen, gesiinder zu leben. Weiter fordere er eine Reihe von sozialen
Projekten in Deutschland und in anderen Lindern. Natiirlich habe die Firma auch die
Produktion aus Kostengriinden in asiatische Linder verlegt. Man achte dort aber auf
faire Arbeitsbedingungen, halte das Verbot von Kinder- und Zwangsarbeit ein, lasse
sich von unabhéngigen Experten darin {iberpriifen und zahle deutlich tiber dem Min-
destlohn.

Bei Deichmann handelt es sich um eine Firma, die die Schiiler/innen
kennen, vermutlich sogar Schuhe in deren Geschiften gekauft haben.
Das kann motivieren, tiber das ambivalente Vorzeige-Modell Deichmann
nachzudenken. Deichmann ist ohne Zweifel Kapitalist und orientiert am
Profit, allerdings nicht an maximalem. Er ist die notwendige Grundlage
seines sozialen Engagements. Allerdings ist dieses ambivalent. Denn die
vorgesehenen MaBnahmen dienen natiirlich auch dem Erhalt der Ar-
beitskraft der Mitarbeiter und damit der Produktivitit der Firma. Sie
klingen sozialer, als sie es tatsichlich sind. Die Aufgaben, die sich aus
diesem Beispiel fiir die Religionspddagogik ergeben, lassen sich aus der
Frage entwickeln, ob das soziale Engagement Deichmanns aus der Per-
spektive des christlichen Glaubens das hier Geforderte ist. Er ist Nutz-
niefler der alles bestimmenden Wirklichkeit des Geldes, ohne dabei —
wie im ersten Beispiel — der systemimmanenten Gier nachzugeben. An-
dererseits entspricht er der alten christlich-ethischen Verpflichtung der
Reichen (s.0. zu Lukas und zur Alten Kirche), aber auch der Sozial-
pflichtigkeit des Eigentums nach dem Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland*”: ein #uBerst verzwickter Fall, an dem Grundsitzliches
iiber unsere geldbestimmte Wirklichkeit zu lernen ist.

Die Schiiler/innen sind aufgefordert, dem Fall weiter nachzugehen, in
Geschiiften von Deichmann, aber auch in direkter Nachfrage. Gemeinhin
spricht man bei dem Engagement von Deichmann von einer bestimmten

46 Vgl. Sabine Brendel, Ein Plidoyer gegen die Gier, Frankfurter Rundschau vom
29. Oktober 2008.

47 »Eigentum verpflichtet. Sein Gebrauch soll zugleich dem Wohle der Allgemein-
heit dienen« (Art. 14 GG).



134 Folkert Rickers

»Unternehmenskultur«, die allerdings einem scharfen Geld-Kritiker zu-
folge »in Wahrheit eine reine Geldkultur ist«.*®

48 Hull, Gott und Geld, 128. — Interessantes und Einschlidgiges zur sozial orientier-
ten Unternehmenskultur findet sich auch in dem Buch von Hannes Koch, Soziale
Kapitalisten. Vorbilder fiir eine gerechte Wirtschaft, Berlin 2007.



